


Hymnus an den Duft des Dharma

Duft steigt empor — das All durchdringt.
Buddhas Meer vernimmt den Duft.
Wolken des Segens sanft sich weben,
Geist erstrahlt so klar.

Namo Heiliger Duft-Wolken-Schirm
Namo Heiliger Duft-Wolken-Schirm
Namo Heiliger Duft-Wolken-Schirm

Reinigungs-Dharanis

Reinigungs-Dharani fiir korperliche Handlungen (3x)
an. xitt dud 1i. xiti dud 1i. xit mo li. xitt mé 1a. sa p6 he.
Reinigungs-Dharani fiir sprachliche Handlungen (3x)
an. xit li. xit li. mé he xia li. xiti xiti 1. sa p6 he.
Reinigungs-Dharani fiir geistige Handlungen (3x)

an. wa zhi la d4 he he hu.

Reinigungs-Dharani fiir die Ortlichkeit (3x)

namo san mdn dud. mu tué nan. an. du la du la. di wéi
suo. p6 he.



Namo grundlegender Lehrer Shakyamuni Buddha (3x)

Eroffnungsvers der Sutren

Uniibertroffen, tief, mit Wunderklang,
das Dharma, rar, doch ewig wéahrt’s.
Nun darf ich’s sehn, hér'n, empfang’,
so eroffne sich Buddhas wahres Herz.

Das Shurangama-Sutra
Das Sutra der Unerschiitterlichen

(Eine Ban-Dao-Arbeitsiibersetzung basierend auf dem chi-
nesischen Originaltext der Taisho-Ausgabe, Nr. 945.)

Vom grofien Buddha-Gipfel,
dem verborgenen Grund,
und dem vollkommenen
Pfad der Bodhisattvas.

Rolle 1

So habe ich gehort:

Einmal verweilte der Buddha in Sravasti,

im Jeta-Hain, im Kloster des Gebenden.

Bei ihm war die grofie Gemeinschaft der Monche,
1.250 an der Zahl.

Alle waren frei von Ausfliissen,
grofse Arhats,



S6hne des Buddha, dem Erwachen zugewandt.

Sie hatten die Kreisldufe des Daseins durchschritten
und vermochten in den Landern

Haltung, Wiirde und Ordnung zu verkorpern.

Sie drehten mit dem Buddha das Rad der Lehre,
waren fahig, sein Verméchtnis weiterzutragen,
hielten und kldrten die Disziplin

und machten ihr Vorbild

fiir die drei Welten wirksam.

Ihre Erscheinungsweisen waren ohne Maf:

Sie fithrten Wesen tiber das Leiden hinaus,

trugen auch fiir kommende Generationen Sorge
und {iberschritten alle staubhaften Verstrickungen.

Zu ihnen gehorten:

der Grofiweise Shariputra,
Maha-Maudgalyayana,
Maha-Kausthila,

Purna, Sohn der Maitrayani,

Subhuti,
Upanisad und andere.

Sie waren die Vordersten der Versammlung,
jene, die den Weg vorangingen.

Zudem waren unzahlige Einzelerwachte zugegen,
solche, die nichts mehr zu lernen hatten,

und solche, die gerade erst begonnen hatten.

Alle waren sie zum Buddha gekommen.

Es war die Zeit nach der Regenklausur,

in der die Monche zur Selbstpriifung zusammenkamen.
Bodhisattvas aus allen zehn Richtungen

suchten Kldrung fiir ihre Entschliisse und Zweifel.



In ehrfiirchtiger Hinwendung zu Mitgefiihl und Klarheit
kamen sie,
um nach der verborgenen Tiefe der Lehre zu fragen.

Da bereitete der Buddha seinen Sitz

und ruhte in weiter, gelassener Sammlung.
Inmitten der Versammlung

offnete er das Tiefgriindige.

Die reine Gemeinschaft des Dharma

erfuhr, was es zuvor nie gegeben hatte.

Die Stimme des Kalavinka

durchklang alle Welten der zehn Richtungen.

Bodhisattvas zahlreich wie Sandkoérner des Ganges
versammelten sich am Ort des Erwachens.
An ihrer Spitze: Manjushri.

Zu jener Zeit

bereitete Kénig Prasenajit

zum Gedenktag seines verstorbenen Vaters
ein Opfermahl

und lud den Buddha in den Palast ein.

Er empfing den Buddha selbst,

liefs kostbare Speisen von hochster Feinheit bereiten
und bat dartiber hinaus personlich,

die grofien Bodhisattvas zu kommen.

In der Stadt

gab es auch Alteste und Hausleute,

die zur selben Zeit den Sangha bewirteten
und auf den Buddha warteten.

Der Buddha wies Manjushri an,
die Bodhisattvas und Arhats zu fithren
und die Einladungen der Gastgeber anzunehmen.



Nur Ananda

hatte bereits eine besondere Einladung erhalten,
war weit entfernt unterwegs

und noch nicht zuriickgekehrt.

So befand er sich aufierhalb der Gemeinschaft.

Da weder ein dlterer Monch
noch ein Lehrmeister bei ihm war,
ging Ananda allein den Weg zuriick.

An diesem Tag hatte er keine Bewirtung
erhalten.

So nahm er seine Almosenschale

und ging durch die Stadt,

Haus um Haus um Speise bittend.

In seinem Geist

regte sich zuerst der Gedanke,
am Ende irgendeinen Spender
als Mahlgeber anzunehmen -

ohne nach rein oder unrein zu fragen,
ohne Rang, Herkunft oder Namen zu beachten:
Adliger oder Ausgestofsener.

So wollte Ananda

gleiche Giite iiben,

niemanden gering achten

und alle Wesen

zur Vollendung unermesslichen Verdienstes fiihren.

Doch Ananda wusste auch:

Der Tathagata hatte Subhuti

und den grofien Kasyapa getadelt, weil selbst bei Arhats
im Almosengang noch eine feine Unausgeglichenheit des
Geistes auftreten kann.



In ehrfiirchtiger Hinwendung zum Buddha
vertraute Ananda darauf,

dass die Lehre offen und ohne Schranken
alle Zweifel durchdringen koénne.

So ging er entlang der Stadt,

schritt ruhig durch das Stadttor,

hielt seine Haltung gesammelt und geordnet
und vollzog das Almosengehen

in stiller, achtsamer Wiirde.

Zu jener Zeit
ging Ananda um Almosen.

Dabei kam er an einen Ort der Verlockung
und begegnete Matangi,

maéchtig in Illusion und Zauber.

Mit einem alten Brahma-Mantra

band sie seinen Geist

und zog ihn in die Sphére der Begierde.

Durch Nihe und Beriihrung
stand Ananda kurz davor,
die Grundlage seiner Geliibde zu verlieren.

Der Buddha erkannte,

dass Ananda

unter den Einfluss einer begierdeweckenden Illusion ge-
raten war.

Nach dem Mahl kehrte er sogleich zuriick.
Der Konig, die Minister,

Altesten und Hausleute

folgten dem Buddha geschlossen,

in dem Wunsch,

das Wesentliche der Lehre zu horen.



Da liefs der Weltverehrte

vom Scheitel seines Hauptes

strahlendes, furchtloses Licht erbliihen.

Im Licht erschienen

tausendblittrige Lotusblumen,

auf denen sich Buddha-Erscheinungen zeigten,
im Lotossitz verweilend,

und heilige Mantren verkiindend.

Der Buddha wies Manjushri an,
das Mantra zu bringen
und Schutz zu wirken.

Die dunklen Zauber zerfielen.
Ananda

und Matangi

wurden gelost

und zum Buddha zuriickgefiihrt.

Als Ananda den Buddha erblickte,
warf er sich nieder,

beriihrte mit dem Haupt den Boden
und weinte.

Er erkannte schmerzlich,

dass er seit anfangsloser Zeit
einseitig viel gehort hatte,
doch die Kraft des Weges
nicht wirklich verkorpert hatte.

In tiefem Ernst bat er:

Die Tathagatas der zehn Richtungen
mogen den Weg offenbaren,

auf dem Bodhi verwirklicht wird -
die wunderbare Ruhe des Shamatha,
die Sammlung des Samadhi

7



und die Klarheit des Dhyana:
die ersten, grundlegenden Zuginge.

Zu jener Zeit

waren Bodhisattvas zahlreich wie der Sand des Ganges
zugegen,

ebenso grofle Arhats

und Einzelerwachte aus allen Richtungen.

Alle wiinschten aufrichtig zu horen.
Sie traten zurtick,

nahmen Platz,

wurden still

und Offneten sich

dem Wort des Weltverehrten.

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du und ich sind aus derselben Familie,
durch gleiche Bande verbunden.

Als du damals den ersten Entschluss fasstest —
was hast du in meiner Lehre gesehen,

das dich so unmittelbar beriihrt hat,

dass du die tiefen, schweren Verstrickungen
weltlicher Liebe

auf einen Schlag losgelassen hast?”

Ananda sprach zum Buddha:

,Ich sah an dir

die zweiunddreifiig Zeichen des Tathagata —
tiberragend, klar und unvergleichlich.

Dein Korper erschien mir

durchscheinend wie reines Licht,

klar wie Lapislazuli.



Ich dachte bei mir:

,Dies kann nicht aus begehrender Liebe hervorgegangen
sein.

Denn Begierde ist grob und triib,

vermischt, schwer und unrein.

Aus ihr kann kein

reines, wunderbares, leuchtendes

Licht von violett-goldener Klarheit entstehen.’

Darum wuchs in mir tiefe Sehnsucht.

Ich folgte dem Buddha
und liefs Weltliches hinter mir.”

Der Buddha sprach:

,,Gut so, Ananda.
Ihr solltet wissen:

Alle Wesen

wandern seit anfangsloser Zeit

im Kreislauf von Geburt und Tod,
weil sie den bestdndig verweilenden
Grund der Wahrheit,

seiner Natur nach

unverstellt und klar,

nicht erkennen.

Stattdessen bedienen sie sich

des verwirrten Geistes

und seiner vielen Vorstellungen.

Diese Vorstellungen sind nicht wirklich -
und gerade deshalb

entsteht das Kreisen.

Wenn du nun
die wahre Natur des hochsten Bodhi



wirklich ergriinden willst,
dann antworte mir

mit geradem Geist

auf meine Frage.

Die Tathagatas der zehn Richtungen
verlassen Geburt und Tod
durch ein und denselben Weg.

Dieser Weg ist
der gerade Geist.

Weil Geist und Wort gerade sind,
bleibt der Weg

vom ersten Schritt

bis zur letzten Verwirklichung
durchgehend unverzerrt.

Es gibt kein Dazwischen,

kein Verbiegen,

kein Ausweichen.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,,Als du deinen ersten Entschluss fasstest

und dich an meine zweiunddreiflig Zeichen bandest —
womit hast du gesehen?

Und wer war es,

der sich daran erfreute

und Verlangen empfand?”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,

dieses Lieben und Sich-Erfreuen
geschah durch meinen Geist
und durch meine Augen.

10



Mit den Augen

sah ich die tiberragenden Zeichen des Tathagata.
Im Geist

entstand Freude und Verlangen.

Darum fasste ich den Entschluss,
Geburt und Tod hinter mir zu lassen.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn — wie du sagst -

Lieben und Begehren

durch Geist und Augen entstehen,
dann musst du auch wissen,

wo Geist und Augen sind.

Erkennt man ihren Ort nicht,
kann man die Verstrickungen der Welt
nicht tiberwinden.

Es ist wie bei einem Konig,

dessen Land von Raubern besetzt ist:
Er sendet Truppen aus,

doch diese miissen wissen,

wo die Rduber sind.

Dass du im Kreislauf umherwanderst,

liegt an Geist und Augen.

Darum frage ich dich jetzt:

Wenn es wirklich nur Geist und Augen sind —
wo befinden sie sich jetzt?”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,
alle weltlichen Wesen
gehen davon aus,

11



dass ihr erkennender Geist
im Inneren des Korpers wohnt.

Wenn ich die lotusgleichen Augen des Weltverehrten be-
trachte,

sind sie im Antlitz des Tathagata.

Wenn ich meine Sinneswurzeln

und die vier Wahrnehmungsobjekte betrachte,
erscheinen sie vor meinem Gesicht.

Daher schliefse ich:

Der erkennende Geist
befindet sich tatsdchlich
im Inneren des Korpers.”

Der Buddha fragte:

,Ananda,
was siehst du jetzt hier
in der Halle zuerst?”

Ananda antwortete:

,Weltverehrter,

zuerst sehe ich dich,

den Tathagata.

Dann sehe ich die Versammlung.
Erst danach

blicke ich nach aufsen

und sehe Wald und Garten.”

Der Buddha fragte weiter:

,Wodurch
siehst du Wald und Garten?”

Ananda antwortete:

,Weltverehrter,

12



weil diese Halle

weit gedffnete Tiiren und Fenster hat,
kann ich von innen aus

nach aufien sehen.”

Da,

inmitten der Versammlung,
streckte der Buddha

seinen goldenen Arm aus

und beriihrte Anandas Scheitel.

Er sprach zu Ananda
und zur ganzen Versammlung;:

,Es gibt ein Samadhi
namens
Grofier Buddha-Gipfel - Shurangama-Konig.

Es umfasst alle Wege,

vollendet alle Praktiken

und ist die eine Pforte,

durch die die Tathagatas der zehn Richtungen
Geburt und Tod iiberschreiten -

der wunderbar geschmiickte Pfad.

Ho6re nun
mit voller Klarheit!”

Ananda verneigte sich tief
und nahm

die mitfiihlende Weisung
schweigend an.

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du sagst:
Man sitzt in der Halle,

13



Tiiren und Fenster sind offen,
darum sieht man

Wald und Garten drauflen.
Sag mir:

Gibt es hier in dieser Halle
auch nur ein Wesen,

das mich nicht sieht,

aber das Aufden sieht?”

Ananda antwortete:

,Weltverehrter,

das ist unmoglich:

In der Halle zu sein,

den Tathagata nicht zu sehen

und dennoch das Aufsen zu sehen —
so etwas gibt es nicht.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Bei dir ist es genauso.
Dein Geist erkennt klar und unterscheidet.

Wenn dieser jetzt klar erkennende Geist
wirklich im Inneren des Korpers wire,

dann miisstest du

zuerst dein inneres Korpergeschehen erkennen.

Gibt es irgendein Wesen,
das zuerst das Innere seines Korpers sieht
und erst danach dufiere Dinge wahrnimmt?

Auch wenn man Herz, Leber, Milz und Magen
nicht sieht,

wenn man das Wachsen der Négel,

das Langerwerden der Haare,

14



das Spannen der Sehnen

und das Schlagen der Adern

nicht beobachtet —

wenn Erkennen wirklich klar ist,

wie konnte man davon nichts wissen?

Wenn das Innere nicht erkannt wird,
wie sollte dann das AufSere erkannt werden?

Darum sollst du wissen:

Die Aussage,

der erkennende, wissende Geist
wohne im Inneren des Korpers,
ist unhaltbar.”

Ananda verneigte sich tief
und sprach zum Buddha:

,Nachdem ich deine Lehre gehort habe,
verstehe ich nun:
Der Geist verweilt tatsdchlich aufserhalb des Korpers.

Warum?

Es ist wie mit einer Lampe.

Brennt ihr Licht im Inneren eines Raumes,
erhellt sie zuerst den Raum selbst

und erst danach das Auflen.

Wenn Wesen jedoch

ihr Inneres nicht erkennen,

wohl aber dufiere Dinge wahrnehmen,

dann ist es so,

als befande sich das Licht aufSerhalb des Raumes
und konne den Raum nicht erhellen.

Diese Bedeutung ist fiir mich klar
und ohne Zweifel.

15



Sie entspricht der vom Tathagata vollstindig dargelegten
Einsicht -
oder irre ich mich?”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,,Diese Monche

sind eben mit mir aus Sravasti zurtickgekehrt,
nachdem sie um Almosen gegangen sind,
und wieder in den Jeta-Hain gekommen.

Ich selbst habe bereits gegessen.

Nun frage ich dich:
Wenn ein Monch isst,
werden dadurch alle satt?”

Ananda antwortete:

,,Nein, Weltverehrter.

Denn auch wenn sie Arhats sind,
haben sie unterschiedliche Kérper
und jeweils ihr eigenes Leben.

Wie konnte
das Essen eines Einzelnen
alle satt machen?”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn der Geist,

der wahrnimmt, erkennt und unterscheidet,
wirklich aulerhalb des Korpers wire,

dann wéren Koérper und Geist getrennt

und hétten nichts miteinander zu tun.

Dann konnte der Korper
nicht erfahren,
was der Geist erkennt;

16



und was am Korper erfahren wird,
konnte der Geist nicht wissen.

Nun zeige ich dir

meine weichen Hande.

Wenn deine Augen sie sehen —
unterscheidet dein Geist dann nicht?”

Ananda antwortete:
,Ja, Weltverehrter.”
Der Buddha sprach:

,Wenn Wahrnehmen und Erkennen
unmittelbar zusammenwirken,
wie konnten sie dann aufSerhalb voneinander sein?

Darum sollst du wissen:

Die Ansicht,

der wahrnehmende, erkennende Geist
befinde sich aufSerhalb des Korpers,
ist unhaltbar.”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,

wie du gesagt hast:

Weil das Innere nicht erkannt wird,

kann der Geist nicht im Kérper sein;

weil Kérper und Geist

unmittelbar zusammenwirken,

kann er auch nicht aufSerhalb des Korpers sein.

Nun denke ich dartiber nach
und meine zu erkennen:

Der Geist befindet sich

an einem bestimmten Ort.”

17



Der Buddha fragte:
,Wo ist dieser Ort?”
Ananda sprach:

,,Dieser Geist,

der erkennt und unterscheidet,

nimmt das Innere nicht wahr

und kann doch das Auflere sehen.

So wie ich es verstehe,

ist er verborgen in den Sinneswurzeln.

Es ist wie bei jemandem,

der eine durchsichtige Kristallschale
tiber beide Augen legt:

Obwohl etwas die Augen bedeckt,
entsteht kein Hindernis.

Die Sinneswurzel sieht weiter

und unterscheidet unmittelbar.

So erklédre ich mir den Geist:

Dass er das Innere nicht erkennt,

liegt daran,

dass er in den Sinneswurzeln verborgen ist;

dass er das Auflere klar und ohne Hindernis wahrnimmt,
liegt daran,

dass er in den Wurzeln ruht.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du sagst,
der Geist sei in den Sinneswurzeln verborgen
wie durchsichtiger Kristall.

Wenn nun jemand
seine Augen mit Kristall bedeckt

18



und Berge und Fliisse sieht —
sieht er dabei

den Kristall selbst

oder nicht?”

Ananda antwortete:

,,Ja, Weltverehrter.
Bedeckt jemand seine Augen mit Kristall,
dann sieht er den Kristall tatsachlich.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn dein Geist

wirklich dem Kristall gliche,

der die Augen bedeckt,

dann miisstest du,

wihrend du Berge und Fliisse siehst,
auch die Augen selbst sehen.
Warum geschieht das nicht?

Wiirdest du die Augen sehen,

waéren sie selbst zu Objekten geworden
und konnten nicht mehr

als Sinneswurzeln wirken;

sie konnten dem Sehen nicht mehr folgen.

Kannst du sie aber nicht sehen,
wie kannst du dann sagen:

,Der erkennende Geist

ist in den Sinneswurzeln verborgen
wie Kristall, der bedeckt’?

Darum sollst du wissen:

Die Ansicht,

der erkennende, wissende Geist

sei in den Sinneswurzeln verborgen

19



wie Kristall,
ist unhaltbar.”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,
ich habe erneut dartiber nachgedacht:

Der Korper der Wesen

birgt seine Organe im Inneren,

wihrend die Offnungen nach auflen fiihren.
Wo etwas eingeschlossen ist, ist es dunkel;
wo es Offnungen gibt, ist es hell.

Wenn ich dir nun gegeniiberstehe

und die Augen 6ffne und Helligkeit sehe,
nenne ich das Sehen nach aufsen.

Schliefle ich die Augen und erfahre Dunkelheit,
nenne ich das Sehen nach innen.

Wie ist das zu verstehen?”
Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn du die Augen schlief3t
und Dunkelheit erfihrst,
sage mir:

Steht diese Dunkelheit

den Augen gegeniiber

oder nicht?

Steht sie den Augen gegentiber,
ist sie vor den Augen —

wie konnte sie innen sein?
Wire sie innen,

muiisste in einem dunklen Raum
ohne Sonne, Mond oder Lampe

20



jede Dunkelheit
dein Inneres sein.

Steht sie den Augen nicht gegentiber,
wie kann man dann von Sehen sprechen?

Angenommen, es géibe ein inneres Sehen:
Dann wiirdest du beim Schlieflen der Augen
Dunkelheit sehen

und dies Sehen im Kérper nennen.

Offnest du dann die Augen

und siehst Helligkeit —

warum siehst du nicht dein eigenes Gesicht?

Siehst du dein Gesicht nicht,

kommt kein inneres Gegeniiber zustande.
Siehst du dein Gesicht doch,

dann befinden sich

der erkennende Geist

und die Augenwurzel

im offenen Raum.

Wie konnten sie dann im Korper sein?

Wiren sie im Raum,
gehorten sie nicht zu dir.
Dann waére ich,

der jetzt dein Gesicht sieht,
ebenfalls dein Korper.

Deine Augen wissen es bereits:
Der Korper erkennt nicht.

Behauptest du dennoch,

Korper und Augen

héitten jeweils eigenes Erkennen,
dann gédbe es zwei Erkenntnisse.

21



Ein einziger Korper
miisste zwei Buddhas sein!

Darum sollst du wissen:
Die Ansicht,

Dunkelheit sehen

sei ein Sehen nach innen,
ist unhaltbar.”

Ananda sprach:

,Ich habe oft gehort,

wie du den vier Versammlungen lehrtest:

,Aus dem Geist entstehen die vielfiltigen Erscheinungen;
aus den Erscheinungen

entstehen wiederum die vielfdltigen Geister.’

Nun habe ich dariiber nachgedacht
und glaube zu erkennen:

Das Denken selbst

ist die Natur meines Geistes.

Je nachdem, womit es sich verbindet,
ist der Geist dort gegenwartig.

Er ist weder innen,

noch aufden,

noch dazwischen.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du sagst nun:

,Aus den Erscheinungen

entsteht der Geist,

und je nachdem, womit er sich verbindet,
ist er dort gegenwartig.’

Dann frage ich dich:
Hat dieser Geist keine eigene Natur,

22



gibt es nichts,

womit er sich verbinden konnte.

Hat er aber keine Natur

und kann sich dennoch verbinden,

dann miissten die gesamten Wahrnehmungsbereiche
allein aus dem Zusammenkommen

der Sinnesobjekte entstehen —

das ist unhaltbar.

Hat der Geist jedoch

eine eigene Wirklichkeit,
dann priife es so:

Wenn du mit deiner Hand
deinen Korper beriihrst,
kommt das Erkennen

von innen

oder von aufsen?

Kommt es von innen,

miisstest du dein Inneres erkennen;
kommt es von aufsen,

miisstest du zuerst

dein eigenes Gesicht sehen.”

Ananda sprach:

,Sehen geschieht durch die Augen.
Der Geist erkennt dies,

ist aber nicht selbst die Augen.
Darum kann das Sehen

nicht die eigentliche Funktion

des Geistes sein.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn tatsdchlich die Augen selbst sehen wiirden,

23



konnten dann,

wiahrend du in einem Raum bist,
auch die Tiiren sehen?

Dann miissten sogar Tote,

deren Augen noch vorhanden sind,
Dinge sehen kénnen.

Wenn sie sehen konnten —

wie konnte man sie tot nennen?

Ananda,

nun frage ich dich weiter:

Wenn der Geist,

der wahrnimmt und erkennt,

notwendig eine eigene Wirklichkeit hétte —
wadre er einer

oder viele?

Ist er in deinem Korper,
durchdringt er den ganzen Korper
oder nicht?

Wire er einer,

miisstest du bei einer Beriihrung

den ganzen Kérper zugleich empfinden.
Wiirden alle zugleich empfinden,

gédbe es keinen bestimmten Ort der Beriihrung.
Gibt es aber einen bestimmten Ort,

kann er nicht einer sein.

Waren es viele,
bestiindest du aus mehreren Personen.
Welche davon warst du?

Durchdringt er den ganzen Korper,
gilt dasselbe wie zuvor.
Durchdringt er ihn nicht,

24



dann miisste,

wenn du den Kopf bertihrst,
auch der Fuf$ bertiihrt werden:
Empfindet der Kopf etwas,
muiisste der Fuf$ nichts wissen.
Doch so ist es nicht.

Darum sollst du wissen:

Die Ansicht,

der Geist sei jeweils dort vorhanden,
wo er sich verbindet,

ist unhaltbar.”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,

ich habe gehort,

wie du mit Manjushri

und den Dharmafiirstenshnen

tiber die wahre Wirklichkeit sprachst.
Dabei sagtest du auch:

,Der Geist ist weder innen

noch aufsen.”

So denke ich nun:

Innen wird nichts gesehen,

auflen gibt es kein getrenntes Erkennen.
Weil innen kein Erkennen ist,

kann der Geist nicht innen sein;

weil Korper und Geist sich erkennen,
kann er nicht aufSen sein.

Da nun Erkennen da ist

und innen kein Sehen stattfindet,
muss der Geist

in der Mitte sein.”

25



Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn du von einer Mitte sprichst,
dann kann sie nicht unbestimmt sein
und nicht ohne Bezug.

Sag mir also:

Wo ist diese Mitte?
Ist sie im Raum
oder im Korper?

Ist sie im Korper,

dann ist sie am Rand keine Mitte;
ist sie im Zentrum des Korpers,
ist sie nichts anderes als innen.

Ist sie im Raum,

hat sie dann ein Merkmal
oder keines?

Hat sie kein Merkmal,

ist sie nicht unterscheidbar;
hat sie eines,

ist sie nicht festgelegt.

Warum?
Wenn jemand eine Markierung setzt
und sie ,Mitte’nennt,

wird sie beim Blick nach Osten zu Westen

und beim Blick nach Stiden zu Norden.
Ist die Markierung selbst wechselhaft,
miisste auch der Geist verwirrt sein.”

Ananda sprach:

,Mit der Mitte, von der ich spreche,
meine ich etwas anderes.

26



Wie du lehrst:

Aus Auge und Erscheinung
entsteht bedingt

das Augenbewusstsein.

Das Auge kann unterscheiden,

die Erscheinung weif8 nichts.

Das Bewusstsein entsteht zwischen beiden —
dort ist der Geist.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wenn du sagst,

der Geist befinde sich

zwischen Sinneswurzel und Erscheinung,
dann sage mir:

Gehort dieser Geist

zu beiden

oder zu keinem?

Gehort er zu beiden,

vermischen sich ihre Naturen.

Die Erscheinung erkennt nicht,

der Geist erkennt -

zwei Gegensdtze stiinden einander gegentiber.
Wie konnte das eine Mitte sein?

Ein solches Beides ist unmoglich.

Gehort er zu keinem von beiden,
dann ist er weder erkennend

noch nicht-erkennend

und hitte keine eigene Wirklichkeit.
Was sollte dann die Mitte bedeuten?

Darum sollst du wissen:
Die Ansicht,

27



der Geist befinde sich in der Mitte,
ist unhaltbar.”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,

ich habe friiher gehort,

wie du mit Maudgalyayana, Subhuti, Purna
und Shariputra

das Rad der Lehre gedreht hast.

Dabei sagtest du oft:

,Der wahrnehmende, unterscheidende Geist
ist weder innen,

noch aufden,

noch dazwischen;

er ist an keinem Ort festzuhalten.

Welil er an nichts haftet,

nennt man ihn Geist.”

Wenn das so ist, frage ich:
Ist dieses Nicht-Haften,
das ich nun verstehe,

das,

was man Geist nennt —
oder nicht?”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du sagst:

Der wahrnehmende, unterscheidende Geist
sei an nichts gebunden

und habe keinen Aufenthaltsort.

Dann frage ich dich:
Dieses Nicht-Haften —
ist es etwas

28



oder nichts?

Ist es nichts,

dann gleicht es

Schildkrotenhaaren

oder Hasenh6rnern —

bloien Vorstellungen.

Wie konnte man dann von Nicht-Haften sprechen?

Ist es etwas,

das nicht haftet,

dann ist es nicht Nichts.

Wo es kein Merkmal gibt,

ist Nicht-Sein;

wo es nicht Nicht-Sein ist,

gibt es ein Merkmal.

Wo ein Merkmal ist,

ist Anwesenheit —

wie konnte das Nicht-Haften sein?

Darum sollst du wissen:

Die Vorstellung,

alles Nicht-Haften

sei der wahrnehmende Geist,
ist unhaltbar.”

Da erhob sich Ananda
inmitten der Versammlung,
trat von seinem Sitz herab,
entblofste die rechte Schulter,
kniete mit dem rechten Knie
und faltete die Hande.

Ehrfiirchtig sprach er zum Buddha:
,Ich bin der jiingste Bruder des Tathagata.

29



Von deiner Giite getragen,

bin ich zwar aus dem weltlichen Leben getreten,
habe mich jedoch noch immer

auf deine Nachsicht verlassen.

Darum bin ich vielhorend,

doch nicht frei von Ausfliissen.

Ich vermochte den fremden Zauber

nicht zu durchbrechen,

liefs mich von ihm forttragen

und sank in die Verstrickung der Begierde.
All dies geschah,

weil ich das wahre Ziel

nicht erkannt habe.

Ich bitte dich, Weltverehrter,

in grofier Giite und mitfiihlendem Erbarmen:
Offne uns den Weg des Shamatha,

damit selbst jene,

die vollig verstrickt sind,

die irrefiihrenden Pfade zerbrechen kénnen.”

Nachdem er dies gesprochen hatte,

warf er sich mit dem ganzen Korper nieder.
Auch die grofie Versammlung

neigte sich vor

in tiefer Erwartung

und ehrfiirchtigem Lauschen.

Da

lies der Weltverehrte

aus seinem Antlitz

Licht in unzdhligen Formen hervorgehen.

Es strahlte
wie hunderttausend Sonnen

30



und lief alle Buddha-Welten
sechsfache Erschiitterung erfahren.

Die unzahligen Lander

der zehn Richtungen

offneten sich zugleich.

Durch die machtvolle Gegenwart des Tathagata
wurden alle Welten

zu einer Welt.

In dieser einen Welt

standen alle grofien Bodhisattvas
in ihren eigenen Landern,

falteten die Hande

und horten still und gesammelt zu.

Der Buddha sprach zu Ananda:

,,Alle Wesen

sind seit anfangsloser Zeit

in vielfaltige Verdrehungen geraten.
Ihre karmischen Pragungen

hiufen sich von selbst,

wie dicht gedrdangte Friichte.

Darum vermégen selbst Ubende

das hochste Erwachen nicht zu vollenden.
Sie enden als Horende,

als Einzelerwachte,

oder verirren sich

auf die Pfade dufserer Lehren,

der Michte und Damonen.

Der Grund ist immer derselbe:
Sie verwechseln zwei grundlegende Wurzeln
und praktizieren daher verkehrt —

31



wie jemand,

der Sand kocht

und hofft,

daraus eine Speise zu gewinnen.

Welche zwei Wurzeln sind es?

Die erste ist

die anfangslose Wurzel von Geburt und Tod:
der Geist,

der an Erscheinungen haftet

und den du fiir dein wahres Selbst hiltst.

Die zweite ist

die anfangslose Wurzel von Bodhi und Nirvana:
der urspriinglich reine, klare Grund —

Er ist das leuchtende Erkennen selbst,

das alle Bedingungen hervorbringt

und doch von ihnen nicht ergriffen wird.

Weil die Wesen

diese urspriingliche Klarheit iibergehen,
handeln sie unaufhorlich,

ohne es zu bemerken,

und verirren sich sinnlos

durch alle Daseinsbereiche.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Ananda,

wenn du nun den Weg des Shamatha erkennen
und Geburt und Tod iiberschreiten willst,

so hore gut zu -

ich frage dich jetzt.”

Da erhob der Buddha
seinen goldenen Arm,

32



beugte die fiinf Finger
und sprach:

,,Siehst du das?”

Ananda antwortete:
,Ich sehe es.”

Der Buddha fragte:
,Was siehst du?”

Ananda sagte:

,Ich sehe,

wie der Weltverehrte den Arm erhebt

und die Finger zur leuchtenden Faust beugt,
die meinen Geist und meine Augen erhellt.”

Der Buddha fragte weiter:
,Womit siehst du?”

Ananda antwortete:
,Ich sehe gemeinsam mit der Versammlung
durch die Augen.”

Da sprach der Buddha:

,Du hast gesagt:

,Die leuchtende Faust des Weltverehrten
erhellt deinen Geist und deine Augen,
und die Augen kénnen sie sehen.”

Sag mir nun:
Was ist dieser Geist,
der von meiner leuchtenden Faust erhellt wird?”

Ananda sprach:

,Du fragst nach dem Ort des Geistes.
Ich habe mit dem Geist selbst gesucht,

33



alles priifend und verfolgend;
das, was sucht,
halte ich fiir meinen Geist.”

Der Buddha rief:

,Halt, Ananda!'
Das ist nicht dein Geist

’I/

Ananda erschrak zutiefst,
trat vom Sitz zurtick,
faltete die Hande

und stand auf:

,Wenn das nicht mein Geist ist,
was ist es dann?”

Der Buddha sprach:

,,Das sind

die triigerischen Denk- und Vorstellungsbilder
der vorausgehenden Erscheinungen.

Sie haben deine wahre Natur getduscht.

Seit anfangsloser Zeit

bis zu diesem Leben

hast du den Rauber

fiir dein eigenes Kind gehalten,

hast das urspriinglich Bestdndige verloren
und bist deshalb

in den Kreislauf geraten.”

Ananda sprach zum Buddha:

,Weltverehrter,

ich bin dein jiingster Bruder,
von deiner Giite getragen.
Aus Liebe zu dir

34



hat mich dieser Geist
aus dem weltlichen Leben gefiihrt.

Mit eben diesem Geist

habe ich dem Buddha gedient,

bin durch Lander

so zahlreich wie der Sand des Ganges gezogen,
habe Buddhas

und weise Lehrer aufgesucht

und mit groflem Mut

alle schwer zu vollbringenden Taten getan —
alles durch diesen Geist.

Und selbst wenn ich

das Dharma verleumden

und alle heilsamen Wurzeln verlieren wiirde,
geschdhe auch das

durch eben diesen Geist.

Wenn dieses bewusste Erkennen
nicht der Geist sein soll,

dann wire ich ohne Geist,
gleich Erde oder Holz.

Aufer diesem Erkennen

gibt es nichts.

Wie kann der Weltverehrte sagen,
dies sei nicht der Geist?

Ich bin zutiefst erschiittert —

und ebenso die ganze Versammlung.
Niemand ist ohne Zweifel.

Ich bitte dich aus grofiem Mitgefiihl:
Erkladre uns,

was wir noch nicht erkannt haben.”

35



Da offenbarte der Tathagata

Ananda und der ganzen Versammlung die Lehre,
um den Geist

in die Geduld des Ungeborenen

einzufiihren.

Vom Léwenthron aus
legte er seine Hand
auf Anandas Scheitel
und sprach:

,Der Tathagata lehrt seit jeher:

Alles, was erscheint,

erscheint im Geist.

Alle Ursachen und Wirkungen,

alle Welten und selbst feinste Staubteilchen
werden durch den Geist

zu dem, was sie sind.

Ananda,

wenn alles, was in den Welten existiert —
bis hin zu Grashalmen und Blattfasern —
bei genauer Betrachtung

eine eigene Beschaffenheit hat,

ja selbst der Raum

noch benannt und unterschieden wird:
Wie sollte dann

der reine, wunderbare, klare Grund,

die Natur allen Geistes,

allein keine eigene Wirklichkeit haben?

Wenn du jedoch meinst,

das unterscheidende Wahrnehmen
und das begreifende Erkennen
seien selbst schon der Geist,

36



dann miisste dieser Geist

auch ohne Form,

ohne Klang,

ohne Geruch, Geschmack und Beriihrung
eine vollstindig eigenstdndige Natur besitzen.

So wie du jetzt

meine Worte horst:

Dieses Unterscheiden

entsteht abhiangig vom Klang.”

Der Buddha sprach:

,Selbst wenn du

alles Sehen, Horen, Fiihlen und Wissen beruhigst
und innerlich in stille Abgeschiedenheit gehst,

ist das noch immer

nur das Schattenwirken der Erscheinungen.

Ich fordere dich nicht auf,

dies alles als nicht Geist zu verwerfen.
Doch priife nun den Geist

in feinster Klarheit:

Wenn es — getrennt von allen Erscheinungen —
eine unterscheidende Kraft gibt,
dann ist dies dein wahrer Geist.

Gibt es aber

ohne Erscheinungen

keine unterscheidende Kraft,

dann ist das,

was du fuir Geist haltst,

nur der Nachhall vergangener Eindriicke.

Erscheinungen sind nicht bestandig.
Wenn sie sich wandeln oder vergehen,

37



wadre ein solcher Geist

nichts als Vorstellung -

wie Schildkroétenhaare oder Hasenhorner.
Dann wére auch dein Dharma-Kérper
dem volligen Erloschen gleich.

Wer sollte dann
das Nicht-Geborene verwirklichen?”

In diesem Moment

waren Ananda

und die gesamte Versammlung
sprachlos,

orientierungslos

und ohne Halt.

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Alle Ubenden in der Welt,

die zwar

die neun Stufen tiefer Sammlung erreichen,
aber dennoch

die Ausfliisse nicht endgiiltig beenden

und keine Arhats werden,

scheitern aus einem einzigen Grund:

Sie halten

den aus Geburt und Tod hervorgehenden
verwirrten Geist

fiir etwas Wirkliches.

Darum gilt auch fiir dich:

So grofs dein Wissen ist —

solange du daran festhiltst,

kann keine heilige Frucht reifen.”

Als Ananda dies horte,

38



kamen erneut Trénen.

Er warf sich mit dem ganzen Korper nieder,
kniete lange,

faltete die Hande

und sprach:

,Seit ich dem Tathagata folgte

und aus dem weltlichen Leben trat,

verliefs ich mich auf deine Kraft

und dachte insgeheim:

,Ich muss mich nicht selbst bemiithen —

der Weltverehrte wird mir Samadhi geben.’

Ich erkannte nicht,

dass Korper und Geist

nicht fiireinander eintreten konnen.

So verlor ich das Urspriingliche aus dem Blick.
Mein Korper verliefs zwar das Hausleben,
doch mein Geist trat nicht in den Weg ein.

Ich war wie ein armer Sohn,

der den Vater verldsst

und davonlduft.

Heute erkenne ich:
Vielwissen ohne Praxis

ist dem Nicht-Wissen gleich -
wie jemand,

der tiber Nahrung spricht
und niemals satt wird.

Weltverehrter,

wir sind jetzt

von den zwei Hindernissen umschlungen.

Der einzige Grund ist,

dass wir die stille, bestindige Natur des urspriinglichen

39



Grundes
nicht erkannt haben.

Ich bitte dich aus tiefem Mitgefiihl:
Lass das wunderhelle Urspriingliche aufleuchten
und 6ffne mir das Auge des Weges!”

Da liefs der Buddha

aus dem Wan-Zeichen auf seiner Brust
kostbares Licht hervorstromen.

Es leuchtete

in hunderttausend Farben.

Die unzéhligen Buddha-Welten

der zehn Richtungen

wurden in einem Augenblick durchdrungen.
Das Licht bertihrte

die Scheitel aller Buddhas

und kehrte dann zuriick

zu Ananda

und der ganzen Versammlung.

Der Buddha sprach:

,Jetzt errichte ich fir dich

das grofie Banner des Dharma

und 6ffne zugleich

tiir alle Wesen der zehn Richtungen

den wunderbaren, feinen, verborgenen,

wesensmaflig reinen und leuchtenden urspriinglichen Grund,
damit sie das reine Auge erlangen.

Ananda,

du hast zuvor gesagt,

dass du die leuchtende Faust siehst.
Sag mir nun:

40



Woher kommt dieses Licht?
Warum erscheint es als Faust?
Und womit siehst du es?”

Ananda sprach:

,Das Licht entsteht,

weil der Korper des Weltverehrten
ganz aus Jambunada-Gold ist,
leuchtend wie ein kostbarer Berg,
hervorgegangen aus reiner Klarheit.
Darum ist Licht da -

und ich sehe es mit den Augen.

Die fiinf Finger

werden gebeugt

und gezeigt;

so erscheint die Form einer Faust.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Heute sage ich dir

ohne Umschweife:

Alle, die wirklich verstehen,
erwachen durch Gleichnisse.

Ananda,

betrachte meine Faust:
Ohne meine Hand

gibt es keine Faust.
Und ohne deine Augen
gibt es kein Sehen.

Wenn du nun

die Augenwurzel

mit dem Prinzip der Faust vergleichst —
ist diese Bedeutung

41



nicht vollkommen entsprechend?”
Ananda sprach:

,Ja, Weltverehrter.

Ohne meine Augen

gdbe es kein Sehen.

Vergleiche ich die Augenwurzel

mit der Faust des Tathagata,

scheinen Bedeutung und Sachverhalt gleich.”

Der Buddha sprach:

,Du sagst, es sei gleich -
doch das stimmt nicht.

Hat jemand keine Hand,

gibt es keine Faust mehr.

Hat jemand keine Augen,

ist das Sehen nicht ausgeldscht.

Warum?

Frage einen Blinden auf der Strafse:
,Was siehst du?’

Er wird antworten:

,Vor meinen Augen

ist nur Dunkelheit,

sonst nichts.”

Wenn das so ist,

dann ist es die Erscheinung,

die dunkel ist -

nicht das Sehen selbst.

Wo wire also ein Verlust des Sehens?”

Ananda sprach:
,Wenn Blinde

42



nur Dunkelheit erfahren,
wie kann das Sehen sein?”

Der Buddha fragte:

,Ein Blinder ohne Augen

nimmt Dunkelheit wahr.

Ein Sehender

befindet sich in einem dunklen Raum.

Unterscheidet sich

die Dunkelheit des einen
von der des anderen —
oder nicht?”

Ananda antwortete:

,,Nein, Weltverehrter.

Die Dunkelheit des Sehenden im dunklen Raum
und die Dunkelheit der Blinden

sind vollkommen gleich.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

ein Mensch ohne Augen

sieht nur Dunkelheit.

Erhalt er Augenlicht,

sieht er an denselben Erscheinungen
vielfdltige Farben —

und man nennt es Sehen durch die Augen.

Ein Mensch im Dunkeln

sieht ebenfalls nur Dunkelheit.
Erhalt er Lampenlicht,

sieht er an denselben Erscheinungen
vielfdltige Farben —

43



miisste man das dann
Sehen durch die Lampe nennen?

Wenn es aber Lampen-Sehen gébe,

dann wiirde die Lampe selbst sehen

und wire keine Lampe mehr.

Und selbst wenn die Lampe sehen kdnnte -
was hitte das mit dir zu tun?

Darum erkenne:

Die Lampe macht sichtbar,
aber sie sieht nicht.

Die Augen machen sichtbar,
aber sie sehen nicht.

Das, was sieht,
ist die Seh-Natur —
nicht Auge.”

Ananda horte diese Worte.

Er und die Versammlung

blieben still;

doch der Durchbruch war noch nicht geschehen.
In aufrichtiger Sammlung

warteten sie weiter

auf die mitfithlende Unterweisung des Tathagata.

Da erhob der Buddha

seine lichtdurchwirkte Hand

mit dem Zeichen des feinen Netzes,
offnete die fiinf Finger

und sprach zu Ananda

und zur ganzen Versammlung;:

,Als ich zu Beginn
das Erwachen vollendete

44



und im Hirschpark lehrte,
sagte ich zu Kaundinya
und den fiinf Bhikshus
sowie zu euch allen:

,Kein Wesen verfehlt Bodhi

und keine Arhat-Frucht

aus Mangel an Bemiihung,
sondern weil es

die Gast- und Staub-Verwirrungen
fiir sich selbst halt.”

Sagt mir:

Wodurch habt ihr euch damals
geoffnet,

Einsicht

und die Frucht erlangt?”

Da erhob sich Kaundinya
und sprach zum Buddha:

,Ich bin nun ein Altester

und habe inmitten der Versammlung
als Einziger wirklich verstanden,
weil ich durch die Einsicht

in Gast und Staub

die Frucht erlangt habe.

Weltverehrter,

es ist wie mit einem Reisenden:
Er kehrt in einer Herberge ein,
ruht oder isst dort;

ist dies beendet,

packt er seine Sachen

und zieht weiter.

Er verweilt nicht.

45



Ware er der Hausherr,
gdbe es keinen Ort,
den er aufsuchen miisste.

So erkannte ich:
Nicht-Verweilen ist Gast,
Verweilen ist Hausherr.
Was nicht bleibt,

nennt man Gast.

Ebenso ist es,

wenn der Himmel nach Regen aufklart:
Die Sonne steigt empor,

ihr Licht fillt durch einen Spalt

und macht im Raum

die feinen Staubteilchen sichtbar.

Der Staub bewegt sich,

der Raum bleibt still.

So erkannte ich:
Stille ist Raum,
Bewegung ist Staub.
Was sich bewegt,
nennt man Staub.”

Der Buddha sprach:
S0 ist es.”

Der Buddha

beugte inmitten der Versammlung
seine fiinf Finger,

Offnete sie,

schloss sie wieder

und fragte Ananda:

,Was siehst du jetzt?”

46



Ananda antwortete:

,Ich sehe,

wie der Tathagata

seine leuchtende Rad-Hand
in der Versammlung

offnet und schliefst.”

Der Buddha fragte:

Wenn du das Offnen und Schlielen siehst —
offnet und schliefst sich meine Hand,
oder 6ffnet und schliefst sich dein Sehen?”

Ananda sagte:

,Weltverehrter,

die Hand des Tathagata

offnet und schlief3t sich.

Ich sehe,

dass die Hand sich bewegt.
Meine Seh-Natur

offnet und schlief3st sich nicht.”

Der Buddha fragte:

,Wer bewegt sich,
und wer ist still?”

Ananda antwortete:

,Die Hand des Tathagata

ist nicht im Verweilen.

Doch meine Seh-Natur

ist jenseits von Stillstand und Bewegung.
Wer sollte da

als nicht verweilend gelten?”

Der Buddha sprach:

47



,S0 ist es.”

Der Buddha

liefs aus seiner Rad-Hand

einen kostbaren Lichtstrahl erscheinen,
der rechts von Ananda aufleuchtete.
Ananda wandte sofort

den Kopf nach rechts.

Dann liefs der Buddha

einen Lichtstrahl links erscheinen.
Ananda wandte

den Kopf nach links.

Der Buddha fragte:
»,Warum bewegt sich dein Kopf?”
Ananda antwortete:

,Ich sehe,

wie der Tathagata

wunderbares Licht

zu meiner Rechten und Linken aussendet.
Darum blicke ich nach rechts und links,
und mein Kopf bewegt sich.”

Der Buddha fragte weiter:

,Wenn du wegen des Lichts
den Kopf bewegst -

bewegt sich dein Kopf,

oder bewegt sich dein Sehen?”

Ananda antwortete:

,Mein Kopf bewegt sich.
Doch meine Seh-Natur
kennt kein Stillstehen

48



und kein Bewegen.
Wer sollte da
als bewegt gelten?”

Der Buddha sprach:
,S0 ist es.”

Da sprach der Buddha
zu allen Anwesenden:

,Wenn ihr

das Bewegte Staub nennt

und das Nicht-Verweilende Gast,
dann schaut genau hin:

Anandas Kopf bewegt sich -
doch das Sehen bewegt sich nicht.

Meine Hand 6ffnet und schliefst sich —
doch das Sehen
kennt kein Offnen und kein Schlief3en.

Warum also

haltet ihr das Bewegte
tiir euren Korper

und das Bewegte

fiir eure Welt?

Vom Anfang bis zum Ende
entstehen und vergehen Gedanken
Augenblick fiir Augenblick.

So geht die wahre Natur verloren.

Aus verkehrter Ubung

verliert ihr die Klarheit

des urspriinglichen Grundes aus dem Blick;
ihr haltet Erscheinungen

49



fir euch selbst
und geratet dadurch
in den Kreislauf.

In diesem Kreislauf
seid ihr es selbst,

die das Umherwandern
immer neu ergreifen.”

50



Rolle 2

Zu jener Zeit
horten Ananda und die grofie Versammlung
die Unterweisung des Tathagata.

Korper und Geist
kamen zur Ruhe.

Ananda erkannte:

Seit anfangsloser Zeit

hatte er das Urspriingliche aus dem Blick verloren
und stattdessen

duflere Bedingungen,

staubhafte Erscheinungen

und die blofsen Schatten des Unterscheidens

tiir sich selbst gehalten.

Nun o6ffnete sich Einsicht —

wie bei einem Saugling,

der die Mutter verloren glaubte
und ihr plétzlich wieder begegnet.

Er faltete die Hénde,
verneigte sich vor dem Buddha
und bat aus tiefstem Herzen:

Moge der Weltverehrte

das Wahre und das Falsche

von Korper und Geist offenbaren,

das Gegenwadrtige von Entstehen und Vergehen
und das Nicht-Geborene jenseits von Werden -
damit beide Aspekte

klar erkannt werden.

Da erhob sich Konig Prasenajit,
trat vor den Buddha

51



und sprach:

,Friiher,

bevor ich die Weisung der Tathagatas empfing,
horte ich Katyayana

und Viratiputra lehren:

,Nach dem Tod dieses Korpers

ist alles ausgeloscht;

dies nennt man Nirvana.’

Obwohl ich dem Tathagata begegnet bin,
ist dieser Zweifel in mir
noch nicht vollstandig geklart.

Wie kann dies entfaltet und erhellt werden,

damit zweifelsfrei erkannt wird,

dass dieses Urspriingliche

eine Wirklichkeit jenseits von Entstehen und Vergehen
ist?

Nun wiinscht auch

die gesamte Versammlung hier,

alle noch mit Ausfliissen Behafteten,
diese Kldarung zu horen.”

Der Buddha sprach zum Konig:

,Dein Korper ist jetzt noch da.

Sag mir:

Ist dieser fleischliche Korper
vajragleich —

unverganglich, unverletzbar?

Oder ist er dem Wandel unterworfen?”

Der Konig antwortete:
,Weltverehrter,
dieser mein Korper

52



wird gewiss vergehen.”

Der Buddha sprach:

,Grofser Konig,

du bist noch nicht vergangen.

Wie weifst du also vom Vergehen?”

Der Konig antwortete:

,Weltverehrter,

dieser Korper ist unbestindig

und im Wandel begriffen.

Auch wenn er noch nicht vergangen ist,
sehe ich im unmittelbaren Erleben,

wie jeder Augenblick weicht,

wie nichts bleibt,

wie alles sich standig erneuert.

Wie Feuer zu Asche wird,
schwindet er unaufhérlich.
Darum weifs ich gewiss:
Dieser Korper

wird vollstandig vergehen.”

Der Buddha sprach:

,S0 ist es, grofSer Konig.

Dein jetziges Leben

ist bereits vom Altern bertihrt.

Wie ist dein heutiges Erscheinungsbild
im Vergleich zu deiner Kindheit?”

Der Konig antwortete:

,Weltverehrter,
als ich ein Kind war,
war Haut und Fleisch frisch und lebendig.

53



In den Jahren der Reife

waren Kraft und Blut in Fulle.
Jetzt aber

drangt mich das Alter zum Verfall:
Gestalt und Farbe sind vertrocknet,
die Lebenskraft ist getriibt,

das Haar ist weifs,

das Gesicht gefurcht.

Der Tod ist nicht mehr fern.

Wie konnte dies

mit der Fiille fritherer Zeiten
verglichen werden?”

Der Buddha sprach:

, Grofser Konig,
deine Gestalt
ist also nicht plétzlich zerfallen?”

Der Konig antwortete:

,Weltverehrter,

der Wandel geschieht heimlich und schleichend.
Ich habe ihn nicht unmittelbar bemerkt.

Durch den Wechsel von Kilte und Warme

bin ich allmé&hlich

an diesen Punkt gelangt.

Mit zwanzig Jahren,

obwohl man mich jung nannte,

war mein Aussehen bereits dlter

als mit zehn.

Mit dreif3ig

war ich wiederum &lter als mit zwanzig.
Jetzt, mit {iber sechzig,

bin ich deutlich verfallener

54



als mit fiinfzig,
das mir damals noch kraftvoll erschien.

Weltverehrter,

ich erkenne:

Dieser verborgene Wandel
vollzieht sich zwar

zwischen Verfall und Verdnderung,
doch er lasst sich

in Jahrzehnten wahrnehmen.

Doch denke ich feiner nach,
so geschieht der Wandel
nicht nur in Jahrzehnten,
sondern Jahr fiir Jahr;

nicht nur jahrlich,

sondern monatlich;

nicht nur monatlich,
sondern von Tag zu Tag.

Bei stiller, genauer Betrachtung
gibt es

von Augenblick zu Augenblick,
von Gedanke zu Gedanke

kein Innehalten.

Darum weifs ich gewiss:

Dieser Korper

wird vollstandig vergehen.”

Der Buddha sprach:

,Grofser Konig,

du siehst,

wie alles sich wandelt

und unaufhorlich weiterzieht,
und daraus erkennst du:

55



Dieser Korper wird vergehen.

Doch sag mir:

Hast du

im Vergehen selbst
auch erkannt,

dass es in dir
etwas gibt,

das nicht vergeht?”

Der Konig
faltete die Hande
und antwortete:

,Weltverehrter,
das weifs ich wahrlich nicht.”

Der Buddha sprach:

,Dann will ich dir nun
das Wesen des Nicht-Geborenen
und Nicht-Vergehenden offenbaren.

Grofer Konig,

wie alt warst du,

als du erstmals

das Wasser des Ganges gesehen hast?”

Der Konig antwortete:

,Als ich drei Jahre alt war,

fithrte mich meine giitige Mutter
auf einen Besuch zu Jiva.

Auf dem Weg

kamen wir an diesem Fluss vorbei.
Damals wusste ich bereits:

Das ist der Ganges.”

56



Der Buddha sprach:

,Grofier Konig,

dein Gesicht ist zwar gealtert,
doch die feine Natur deines Sehens
ist niemals gealtert.

Was Falten trégt,

ist dem Wandel unterworfen.
Was keine Falten tragt,
wandelt sich nicht.

Was sich wandelt,

vergeht;

doch was sich nicht wandelt,
hat von Ursprung an

kein Geborenwerden

und kein Vergehen.

Wie konnte das,
was nicht geboren ist,
in Geburt und Tod verstrickt sein?

Warum hiltst du dennoch

an Lehren wie denen des Maskari fest
und sagst:

,Nach dem Tod dieses Korpers

ist alles ausgeldscht’?”

Als der Konig diese Worte horte,
erkannte er voller Vertrauen:

Nach dem Ablegen dieses Korpers

geht Leben weiter.

Zusammen mit der grofien Versammlung
war er von jubelnder Freude erfiillt

und gewann eine Einsicht,

die es zuvor nie gegeben hatte.

57



Da erhob sich Ananda,
trat vor den Buddha,
faltete die Hande

und kniete nieder.

Er sprach:

,Weltverehrter,

wenn Sehen und Héren

ihrem Wesen nach

nicht geboren werden

und nicht vergehen —

warum sagst du dann,

dass wir das Urspiingliche aus dem Blick verloren haben
und in verkehrter Weise handeln?

Ich bitte dich aus Mitgefiihl:
Wasche den Staub von mir fort

Da liefs der Buddha

seinen goldenen Arm herab,

zeigte mit der Rad-Hand nach unten
und sprach zu Ananda:

'll

,,Siehst du meine Hand:
ist sie richtig
oder verkehrt?”

Ananda antwortete:

,,Die Wesen der Welt
nennen dies verkehrt.
Doch ich weifs nicht,
wer recht

und wer verkehrt ist.”

Der Buddha fragte Ananda:

58



,Wenn die Menschen der Welt
dies fiir verkehrt halten,
was nennen sie dann richtig?”

Ananda antwortete:

,Wenn der Tathagata

den Arm aufrichtet

und mit der weichen Hand
nach oben in den Raum weist,
nennt man dies richtig.”

Da richtete der Buddha den Arm auf
und sprach:

L, Wenn bei diesem Verkehrten
oben und unten

vertauscht werden,

und die Menschen der Welt
dies genau betrachten,

dann erkennen sie:

Dein Korper

und der reine Dharma-Korper der Tathagatas
lassen sich einander gegeniiberstellen

und dadurch verstehen.

Der Korper des Tathagata

heifst

,rechtes, allumfassendes Erkennen’.
Eure Korper jedoch

heifsen

,von Natur aus verkehrt’.

Sieh nun genau hin:
Wenn du deinen Korper
und den Korper des Tathagata betrachtest -

59



WO genau

ist das,

was ihr ,verkehrt'nennt?

Wo sitzt dieses Verkehrtsein?”

Zu jener Zeit

starrten Ananda

und die grofse Versammlung
den Buddha an,

die Augen weit gedffnet,
ohne zu blinzeln.

Sie konnten nicht erkennen,
wo Korper und Geist
verkehrt sein sollten.

Da erhob der Buddha

grofies Mitgefiihl.

Seine Stimme

klang wie Meeresbrandung

und durchdrang die Versammlung:

,Ihr guten Menschen!

Ich habe immer gesagt:

Alle Formen,

alle geistigen Bedingungen,

alle vom Geist hervorgebrachten Regungen
und alle Objekte der Wahrnehmung

sind Erscheinungen des einen Geistes.

Euer Korper

und euer Geist

sind Erscheinungen
im wunderbar klaren,
wahren Grund.

Wie konnt ihr

60



das urspriinglich wunderbare,
runde, klare Herz-Juwel —

die kostbare, leuchtende Natur —
verlieren

und mitten im Erwachen

in Verwirrung geraten?

Aus Verdunkelung

entsteht der Eindruck von Leerheit;
in der verdunkelten Leerheit
verdichtet sich Dunkelheit zu Form.
Form vermischt sich

mit triigerischem Denken;

die Gestalt dieser Gedanken

haltet ihr fiir euren Korper.

Bedingungen sammeln sich,

es entsteht inneres Schwanken;
nach aufsen gerichtet

entsteht rastloses Streben.

Dieses verwirrte, unruhige Treiben
haltet ihr fiir das Wesen des Geistes.

Einmal so verwirrt,

nennt ihr dies ,Geist’

und meint,

er sei im Korper eingeschlossen.
Ihr erkennt nicht,

dass jenseits von Korper und Geist -
Berge, Fliisse,

Raum und Erde —

alles

Erscheinung

im wunderbar klaren Grund ist.

61



Es ist,

als wiirdet ihr

das geklarte,

unermessliche grofie Meer
verwerfen

und eine einzelne Schaumblase
tiir das ganze Meer halten

und meinen,

damit sei alles erschopft.

So seid ihr Menschen,

die im Irrtum

noch tiefer in den Irrtum geraten.
Wie meine herabhdngende Hand
ohne jeden Unterschied ist,

so nennt der Tathagata euch
wabhrlich

der Erbarmung wiirdig.”

Ananda,

von der tiefen Barmherzigkeit

und rettenden Weisung des Tathagata beriihrt,
vergoss Tranen,

faltete die Hande

und sprach:

,Weltverehrter,

durch deine wunderbare Stimme
habe ich erkannt:

Der wunderbar klare Grund

ist von Ursprung an

vollendet,

rund

und als Urgrund

62



bestindig gegenwartig.

Doch das Horen dieser Lehre,

der Klang deiner Worte,

wird noch

durch den bedingten Geist erfasst -
durch jenen Geist,

der sich an Ursachen,
Wahrnehmung

und Verehrung bindet.

So habe ich diesen Geist zwar erkannt,
doch wage ich nicht,

ihn als das Urspriingliche

selbst anzunehmen.

Ich bitte dich

aus tiefstem Mitgefiihl:

Lass den vollkommenen Klang erklingen,
reifie die Wurzel meines Zweifels heraus
und fithre mich zuriick

auf den hochsten Weg!”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Ihr hort das Dharma noch immer
mit dem bedingten Geist.

Doch auch dieses Dharma

ist bedingt

und kann das Wesen des Dharma
nicht selbst sein.

Es ist,

als wiirde jemand

mit dem Finger auf den Mond zeigen,
um den Mond sichtbar zu machen.

63



Der andere soll

dem Finger folgen

und den Mond sehen.
Halt er jedoch

den Finger selbst

fur den Mond,

verliert er

nicht nur den Mond,
sondern auch den Finger.

Denn er verwechselt
das Hinweisende

mit dem Gemeinten.
So verliert er

nicht nur den Mond,
sondern erkennt auch
nicht mehr,

was hell

und was dunkel ist.

So ist es auch bei dir:

Wenn du das unterscheidende Erfassen
meiner Stimme

fur deinen Geist haltst,

dann miisste dieser Geist

auch ohne Klang

eine unterscheidende Natur besitzen.

Ein Gast in einer Herberge
verweilt nur kurz

und zieht weiter.

Der Hausherr hingegen
geht nirgends hin.

So erkennt man,

64



wer Gast
und wer Herr ist.

Ist das,

was du jetzt fiir Geist héltst,
wirklich dein wahrer Geist,

dann diirfte er

nirgendwohin gehen.

Wie konnte er dann,

ohne Klang,

keine unterscheidende Kraft haben?

Dasselbe gilt

fiir das Unterscheiden von Formen,
ja selbst fiir den Fall,

dass alle Unterscheidung aufhort,
weder Form

noch Leerheit greifbar ist

und manche dies

tiir die letzte Wahrheit halten.

Wenn aber getrennt von allen Bedingungen
keine Unterscheidung mehr vorhanden ist,
dann hitte dieser Geist

jeweils einen Ort,

zu dem er zurtickkehrt.

Wie konnte er dann

der wahre Hausherr sein?”

Ananda sprach:

,Wenn alles,

was ich fiir Geist halte,
jeweils einen Ort hat,

zu dem er zuriickkehrt —
wie kann dann

65



der wunderbar klare urspriingliche Grund,
von dem du sprichst,

keinen Ort der Riickkehr haben?

Ich bitte dich

aus Mitgefiihl:

erkldre es mir.”

Der Buddha sprach:

,Hore genau zu.

Das Sehen,

dessen du dir jetzt bewusst bist,
ist noch nicht

der wunderbar klare Grund selbst.
Es gleicht

einem zweiten Mond —

nicht blofs

einem Spiegelbild.

Achte gut!
Ich will dir nun zeigen,
was keinen Ort der Riickkehr hat.

Ananda,

diese grofse Lehrhalle

ist nach Osten hin offen.
Wenn die Sonne aufgeht,
erscheint Helligkeit.

In der Nacht,

bei dunklem Mond,
Wolken und Nebel,
erscheint Dunkelheit.

Durch Tiiren und Fenster
erscheint Offenheit;
zwischen Mauern

66



erscheint Begrenzung;
wo unterschieden wird,
erscheinen Bedingungen;
im starren Leeren
erscheint Raum;

bei dichtem Staub
erscheint Triibung;

bei klarem Himmel
erscheint Reinheit.

Ananda,

du siehst all diese

wechselnden Erscheinungen.

Nun fiihre ich sie

zu ihrem jeweiligen Ursprung zurtick.

Die Helligkeit

kehrt zur Sonne zuriick —

denn ohne Sonne

gibt es keine Helligkeit.

Darum gehort Helligkeit zur Sonne
und kehrt zu ihr zurtick.

Ebenso:

Dunkelheit kehrt zur Nacht zuriick;
Offenheit zu Tiiren und Fenstern;
Begrenzung zu Mauern und Gebduden.

Unterscheidung

kehrt zu den Bedingungen zurtick;
das starre Leere

kehrt zum Raum zuriick;

Triibung

kehrt zum Staub zuriick;

Klarheit

67



kehrt zur heiteren Reinheit zurtick.

So ist alles,
was in den Welten existiert,
in diesen Riickfithrungen enthalten.

Du erkennst

die acht Arten

der klaren Seh-Natur.
Zu welcher von ihnen
sollte sie zurtickkehren?

Wiirde sie zur Helligkeit zuriickkehren,
konnte sie im Dunkeln

nicht mehr sehen.

Doch obwohl

Helligkeit und Dunkelheit

sich standig wandeln,

ist das Sehen selbst

ohne Unterschied.

Alles,

was zuriickkehrt,

bist nicht du.

Was nicht zurtickkehrt,
ist nicht du -

wer sollte es dann sein?

Darum erkenne:
Das Urspriingliche
ist von Ursprung an
wunderbar klar
und rein.

Doch du hast dich verirrt,
hast den urspriinglichen Grund verloren

68



und wirst im Strom von Geburt und Tod
immer wieder fortgespiilt.

Darum nennt der Tathagata dich
der Erbarmung wiirdig.”

Ananda sprach:

,,Auch wenn ich erkannt habe,
dass diese Seh-Natur

keinen Ort der Riickkehr hat -
wie kann ich sicher wissen,
dass sie

das Urspriingliche ist?”

Der Buddha sprach:

,Nun frage ich dich.

Du hast die Ausfliisse noch nicht beendet,
und doch kannst du —

getragen von der Kraft des Tathagata -
in der ersten Sammlung

ohne Hindernis sehen.

Aniruddha hingegen

tiberblickt ganz Jambudvipa,

als lage eine Frucht

in seiner Hand.

Bodhisattvas

sehen hunderttausend Welten.

Die Tathagatas der zehn Richtungen
durchdringen

alle reinen Lander

bis in die feinsten Staubteilchen.
Gewohnliche Wesen

sehen kaum weiter

als eine Armldnge.

69



Ananda,

lass uns nun gemeinsam

die Palédste der Vier Himmelskonige betrachten
und alles dazwischen:

was sich im Wasser,

auf dem Land

und in der Luft bewegt.

So vielfaltig

Helligkeit und Dunkelheit,

Formen und Gestalten auch sind -
all dies

sind nur

vordere Erscheinungen,

die durch Unterscheidung

als Hindernisse festgehalten werden.

Unterscheide nun

zwischen Selbst und Anderem.
Ich lasse dich jetzt

im Sehen selbst wéahlen:

Was davon

ist mein Korper?

Was davon

sind blofse Objekte?”

Der Buddha sprach:

,Ananda,
folge deinem Sehen
bis an seinen dufersten Rand.

Sonne und Mond,

ihre himmlischen Palaste —
sie sind Dinge,

nicht du.

70



Die sieben goldenen Berge,
ihr vielfdltiges Leuchten —
Dinge,

nicht du.

Schau weiter:
Wolken steigen,
Vogel fliegen,
Wind bewegt sich,
Staub wirbelt auf,
Baume, Walder,
Berge, Fliisse,
Gras, Staub,
Menschen und Tiere —
alles Dinge,

nicht du.

Ananda,

all diese nahen und fernen Erscheinungen
sind verschieden.

Doch sie werden alle

vom gleichen,

reinen Sehen erfasst.

Die Dinge sind verschieden,
das Sehen ist nicht verschieden.
Dieses feine,

wunderbar klare Erkennen

ist wahrlich

deine Seh-Natur.

Wire das Sehen selbst ein Ding,
konntest du auch

mein Sehen sehen.

Wenn wir dasselbe Sehen teilten,

71



wiirde man das

,mich sehen’nennen.
Wenn ich aber nicht sehe,
warum siehst du dann
mein Nicht-Sehen?

Kannst du mein Nicht-Sehen sehen,
ist es nicht das Nicht-Sehen.

Kannst du es nicht sehen,

ist es kein Ding.

Ist es kein Ding -

wie konnte es

nicht du sein?

Wenn du jetzt

die Dinge siehst,

und die Dinge

dich sehen wiirden,

wiaren Wesen und Welt
vermischt

und nichts wére fest begriindet.

Ananda,

wenn Sehen da ist,

dann bist du es -

nicht ich.

Das Sehen ist allgegenwartig.
Wenn nicht du,

wer sollte es dann sein?

Warum also

zweifelst du am wahren Ursprung
und suchst,

indem du dich selbst verleugnest,
bei mir

72



nach Wirklichkeit?”
Ananda sprach:

,Weltverehrter,

wenn diese Seh-Natur

wirklich mein eigenes Wesen ist
und nichts anderes,

dann geschieht Folgendes:
Gemeinsam mit dir

sehe ich die Schatzpaldste
der Vier Himmelskonige,
verweile in den Palédsten
von Sonne und Mond,
und dieses Sehen
durchdringt

die ganze Saha-Welt.

Kehre ich jedoch

in die klosterliche Unterkunft zuriick,
sehe ich nur noch

die Gebdude des Tempels.

Sitze ich still im Raum,

blicke ich lediglich

auf Wiande und Dachtraufe.

Dieses Sehen

war seinem Wesen nach
urspriinglich allumfassend,
jetzt aber

scheint es

nur einen Raum zu fiillen.

Hat sich dieses Sehen
also verkleinert?

73



Oder wird es

von Mauern und Geb&duden
eingeschlossen

und dadurch begrenzt?

Ich verstehe dies nicht.
Bitte erklare es mir
aus grofiem Mitgefiihl.”

Der Buddha sprach:

,Alles,

was in der Welt

als grofs oder klein,

innen oder auf$en erscheint,
gehort zu den Erscheinungen.
Man sollte daher nicht sagen,
das Sehen

dehne sich aus

oder ziehe sich zusammen.

Es ist wie mit einem eckigen Gefafs,
in dem eckiger Raum erscheint.
Sag mir:

Ist dieser Raum

von sich aus eckig —

oder nicht?

Wire er von sich aus eckig,
miisste Raum

auch im runden Gefafs
eckig erscheinen.

Wire er nicht eckig,

gdbe es im eckigen Gefaf3
keinen eckigen Raum.

74



Wenn du Eckiges und Rundes
nicht sehen willst,

entferne nur das Gefafs.

Der Raum selbst

ist weder eckig noch rund.

So ist es auch hier:

Das Sehen

ist nicht im Raum.

Raum erscheint im Sehen.

Wenn du meinst,

beim Betreten eines Raumes
werde das Sehen klein —

ziehst du beim Blick zur Sonne
dein Sehen

auf Sonnengrofie zusammen?

Wenn Mauern

das Sehen abschneiden konnten,
miisste es

durch ein Loch

wieder weitergehen.

Doch so ist es nicht.

Der Grund ist:

Seit anfangsloser Zeit

halten Wesen sich selbst

tir Dinge,

verlieren das Urspriingliche aus dem Blick
und lassen sich von den Dingen treiben.
Darum sehen sie

einmal grofs,

einmal klein.

Kannst du jedoch

75



die Dinge wenden,

statt von ihnen gewendet zu werden,
dann bist du wie der Tathagata:
Korper und Geist

sind rund und Kklar,

unbeweglich im Ort des Erwachens.
Dann vermagst du

auf der Spitze eines Haares

die Welten der zehn Richtungen

zu bergen.”

Ananda sprach:

,Weltverehrter,

wenn diese feine Seh-Natur

wirklich meine wunderbare Natur ist
und sie jetzt

unmittelbar vor mir gegenwirtig ist -
wenn also das Sehen

mein wahres Selbst ist —

was sind dann
mein jetziger Korper
und mein Geist?

Denn Korper und Geist
erscheinen mir jetzt

als unterscheidend

und wirklich vorhanden,
wahrend dieses Sehen

keine Unterscheidung kennt
und meinen Korper

nicht von mir abgrenzt.

Wenn dieses Sehen
wirklich mein Geist wire,

76



durch das ich jetzt sehe,

und die Seh-Natur
tatsachlich ich selbst wire,
wiéhrend der Korper

nicht ich wére —

wie unterschiede sich das
von der Ansicht,

die du zuvor verworfen hast:
,Die Dinge sehen mich"?

Ich bitte dich

aus tiefem Mitgefiihl:

Offne mir,

was ich noch nicht durchschaut habe!”

Der Buddha sprach:

,Was du sagst —
,das Sehen ist vor mir’—
ist nicht zutreffend.

Ware das Sehen

wirklich vor dir gegenwirtig,
dann miisstest du es sehen konnen
wie ein Ding

und mit dem Finger anzeigen.
Wir sitzen hier

im Jeta-Hain.

Du kannst alles bezeichnen:
Wald und Wasser,

Hallen und Décher,

Sonne und Mond,

den Fluss vor uns.

Du zeigst:

Das ist Wald,

77



das ist Sonne,

das ist Wand,

das ist Raum —

bis hin zu Gras und Staub.
Alles,

was Gestalt hat,

kannst du zeigen.

Wenn es aber
ein Sehen géabe,
das vor dir steht,
zeige es mir.

Wenn Raum das Sehen wire,
gdbe es keinen Raum mehr.
Wenn Dinge das Sehen wiren,
gdbe es keine Dinge mehr.

Du kannst die Welt

noch so fein zerlegen —

du wirst kein

klares, reines, wunderbares Sehen
heraustrennen konnen,

das wie ein Objekt

vor dir liegt

und sich zeigen lasst.

Darum wisse:

Das Urspriingliche

ist nicht vor dir.

Es ist auch nicht hinter dir.
Es ist nicht irgendwo.

Es ist das,
wodurch iiberhaupt
,vor’ und ,zeigen’

78



moglich werden.”
Ananda sprach:

,Hier in dieser Lehrhalle,

bis hin zum fernen Ganges,

hinauf zu Sonne und Mond -

alles,

was ich mit der Hand zeigen

oder mit den Augen erfassen kann,
ist jeweils ein Ding.

Nirgends

gibt es etwas,

das ,das Sehen selbst‘ware.

Weltverehrter,

wie du gesagt hast:

Selbst ich,

als noch ungeklarter Horender,
und selbst die Bodhisattvas,
vermogen es nicht,

aus der Fiille der Erscheinungen
ein reines Sehen herauszulosen,
das getrennt von allen Dingen
eine eigene Natur hétte.”

Der Buddha sprach:
,,50 ist es. Genau so.”
Dann fuhr er fort:

,Wie du selbst gesagt hast:

Es gibt kein reines Sehen,

das getrennt von allen Dingen
tiir sich bestehen konnte.
Daher gilt:

79



Unter all den Dingen,
die du zeigst,
gibt es kein Sehen.

Nun aber sage ich dir:

Du sitzt hier mit mir

im Jeta-Hain.

Betrachte nochmals

Wald und Garten,

Sonne und Mond,

all die verschiedenen Erscheinungen.
Gewiss findest du darin

kein Sehen,

das du zeigen konntest.

Doch nun sage mir:
Unter all diesen Dingen —
welches davon

ist nicht Sehen?”

Ananda sprach:

,Ich sehe den ganzen Jeta-Hain
uberall

und kann nicht erkennen,

was darin

nicht Sehen wire.

Wenn der Baum

nicht Sehen wire —

wie konnte er gesehen werden?
Wenn der Baum

Sehen wire —

wie konnte er Baum sein?

Dasselbe gilt fiir den Raum:

80



Wire der Raum

nicht Sehen,

wie konnte er

als Raum erscheinen?
Wire der Raum
Sehen,

wie konnte er dann
noch Raum sein?

So erkenne ich:

In allen Erscheinungen,

bis in die feinsten Unterschiede hinein,
gibt es nichts,

was nicht

im Sehen erscheint.”

Der Buddha sprach:
,,50 ist es. Genau so.”

Da gerieten alle Anwesenden,
die noch nicht zur Vollendung gelangt waren,
in tiefe Verwirrung.

Sie wussten nicht mehr,

wo diese Bedeutung

begann

oder endete.

Erschrecken

und Haltlosigkeit

erfassten sie;

ihr bisheriger Standpunkt
war verloren.

Der Buddha erkannte,
dass ihre Gedanken
erschiittert waren.

81



Aus Mitgefiihl

entstand in ihm Erbarmen.
Er beruhigte Ananda

und die grofse Versammlung
und sprach:

,Jhr guten Menschen!

Der hochste Konig des Dharma
spricht wahrhaftige Worte.
Was so gesagt wird,

ist so,

ohne Tdauschung

und ohne Trug.

Dies ist nicht

die verwirrende Sophistik
der sogenannten

,vier unsterblichen Lehren’.

Denkt sorgfiltig dariiber nach.
Entwiirdigt nicht
eure ehrfiirchtige Hinwendung.”

Zu jener Zeit

erbarmte sich Manjushri,

als Kronprinz des Dharma,
der vier Versammlungen.

Er erhob sich,

verneigte sich tief

vor den Fiiflen des Tathagata,
faltete die Hande

und sprach:

,Weltverehrter!
Diese grofie Versammlung
hat noch nicht verstanden,

82



wie du

die zwei feinen Aspekte des Sehens
sowie Form und Leerheit

und das Spiel von

List‘und ,ist nicht’

offenbart hast.

Wenn diese erscheinenden Dinge -
Form, Leerheit und Ahnliches —
Sehen wiren,

missten sie

zeigbar sein.

Waren sie nicht Sehen,

gdbe es

nichts,

was gesehen wird.

Nun wissen die Anwesenden nicht,

wo diese Bedeutung ruht,

und sind deshalb

in Furcht geraten.

Dies geschieht nicht,

weil ihre heilsamen Wurzeln gering wéren.

Wir bitten dich

aus groflem Mitgefiihl:

Erhelle,

was diese Erscheinungen

und was dieses feine Sehen

in ihrem urspriinglichen Wesen sind —
und zeige,

dass zwischen ihnen

kein ,ist’

und kein ,ist nicht’liegt.”

83



Der Buddha sprach zu Manjushri
und zur groflen Versammlung;:

,Die Tathagatas der zehn Richtungen
und die grofien Bodhisattvas

sehen im Samadhi,

in dem sie ruhen,

Sehen,

Seh-Bedingungen

und alle vorgestellten Bilder

wie Blumen im leeren Raum:

von Ursprung an

ohne wirkliche Existenz.

Dieses Sehen

und diese Bedingungen

sind urspriinglich

der wunderbar reine,

klare Leib des Bodhi.

Wie konnte es darin

ein ,ist’

oder ein ,ist nicht’geben?
Manjushri!

Sag mir:

Gibt es zu dir,

dem Manjushri,

noch einen weiteren Manjushri,
der Manjushri wére?

Oder gibt es keinen Manjushri?”

Manjushri antwortete:

,,50 ist es, Weltverehrter!
Ich bin wahrlich Manjushri,
doch es gibt keinen

84



,Manjushri‘als zusatzliches Etwas.
Denn gébe es ein solches,

wiéren es zwei Manjushris.

Doch ebenso bin ich

nicht ohne Manjushri.

Hier gibt es in Wahrheit

keine zwei Gegensitze von

,ist’

und

,ist nicht’.”

Der Buddha sprach:

,,Dieses wunderbar klare Sehen
und all die Erscheinungen
von Raum und Staub

sind von derselben Art.
Von Ursprung an

sind sie

das wunderbar klare,
hochste Bodhi -

der reine,

vollrunde,

wahre Grund.

Durch Verblendung

werden sie zu

Form und Leerheit,

zu Horen und Sehen -

wie ein zweiter Mond.

Doch wer ist dann der Mond?
Und wer wire

nicht der Mond?

Manjushri,

85



es gibt nur

den einen wirklichen Mond.
In ihm selbst

gibt es kein

,das ist der Mond’

und kein

,das ist nicht der Mond’.

Darum erscheinen jetzt
Sehen

und Erscheinungen

in vielerlei Gestalt

als verblendete Vorstellungen.
In ihnen

lasst sich kein

,ist’

und kein

,ist nicht’

festmachen.

Gerade weil

die feine,

wahre,

wunderbar klare Erwachensnatur
SO ist,

vermag sie dich

aus dem blofsen Zeigen
von

,dies’

und

,nicht dies’
herauszufiihren.”

Ananda sprach:

86



,Weltverehrter,

wie du gelehrt hast,

durchdringt das Erwachen

die zehn Richtungen,

ist still,

bestandig

und jenseits von Geburt und Vergehen.

Worin unterscheidet sich dies

von den Lehren der alten Brahmanen
oder der dufleren Wege,

die von einem wahren Selbst sprechen,
das die Welt erfuillt?

Du selbst hast auf dem Berg Lanka erklart:
Die dufleren Wege reden von ,Natur’,

der Tathagata aber lehrt

nicht in ihren Kategorien

von Natur oder bloflen Ursachen.

Nun betrachte ich

diese erwachte Natur:

Sie ist von selbst,

nicht geboren, nicht vergehend,
frei von aller Tauschung.

Sie scheint weder

durch Ursachen entstanden
noch einfach nattrlich’zu sein.

Wie soll ich dies verstehen,

damit ich nicht

in die Lehren der falschen Wege falle,
sondern die wahre,

wunderbar klare Erwachensnatur
wirklich erkenne?”

87



Der Buddha sprach:

,50, wie ich es dir jetzt
schrittweise erlautere,
verstehst du es noch nicht ganz
und haltst es immer noch

fiir ein Prinzip der ,Natur’.

Ananda,

wenn es wirklich ,Natur‘waére,
miisste es

eine festlegbare Wesenheit haben.
Untersuche nun

dieses wunderbar klare Sehen:
Wodurch ist es

es selbst?

Ist es

durch Helligkeit es selbst?
Oder durch Dunkelheit?
Oder durch Raum?

Oder durch Begrenzung?

Wenn Helligkeit

sein Wesen wire,

konnte es

keine Dunkelheit sehen.
Wenn Raum

sein Wesen wire,

konnte es

keine Begrenzung sehen.

Wenn Dunkelheit

sein Wesen ware,

wiirde beim Erscheinen von Helligkeit
die Seh-Natur vergehen.

88



Wie koénnte dann
Helligkeit gesehen werden?”

Ananda sprach:

,,Dieses wunderbar klare Sehen
ist gewiss nicht ,Natur’.

Nun erkenne ich:

Es ist auch nicht

ein eigenstdndiges Wesen,
sondern steht

in Beziehung zu Bedingungen.
Doch mein Verstandnis

ist noch nicht klar.

Bitte erkldare mir,

wie dies

mit der Lehre von Ursachen und Bedingungen
zusammenpasst.”

Der Buddha sprach:

,Du sprichst nun von Ursachen und Bedingungen.
Dann frage ich dich:

Jetzt, da das Sehen gegenwartig ist —

entsteht es

durch Helligkeit?

Durch Dunkelheit?

Durch Raum?

Oder durch Begrenzung?

Wire es durch Helligkeit entstanden,
konnte es Dunkelheit nicht sehen.
Wire es durch Dunkelheit entstanden,
konnte es Helligkeit nicht sehen.
Dasselbe gilt

fiir Raum und Begrenzung.

89



Weiter frage ich:
Entsteht dieses Sehen
abhéngig von Helligkeit?
Von Dunkelheit?

Von Raum?

Von Begrenzung?

Wire es abhdngig von Raum,
koénnte es Begrenzung nicht sehen.
Wire es abhdngig von Begrenzung,
kénnte es Raum nicht sehen.
Entsprechend gilt dies

auch fiir Helligkeit und Dunkelheit.

Darum erkenne:
Dieses feine,
erwachende,
wunderbar klare Erkennen
ist weder Ursache
noch Bedingung,
weder Natur
noch Nicht-Natur;
es ist weder Sein
noch Nicht-Sein,
weder ,ist’

noch ,ist nicht’.

Es ist frei von allen Merkmalen
und zugleich
alle Dharmas.

Wie kannst du darin

deinen Geist festmachen

und mit den spielerischen Begriffen
und Namen der Welt

90



Unterscheidungen erzeugen?

Das ist,

als wolltest du

mit der Handflache

den Raum greifen:

Du erschopfst nur dich selbst.
Der Raum

lasst sich nicht

festhalten.”

Ananda sprach:

,Weltverehrter,

wenn die wunderbar erwachte Natur
weder Ursache noch Bedingung ist,
warum lehrst du dann

die Monche,

dass das Sehen

vier Bedingungen habe:

Raum,

Licht,

Geist

und Auge?

Wie ist das zu verstehen?”
Der Buddha antwortete:

,Ananda,

was ich uber

Ursachen und Bedingungen
in der Welt lehre,

ist nicht die hochste Wahrheit.

Nun frage ich dich:
Wenn Menschen sagen:

91



Ich sehe’-

was genau meinen sie
mit ,Sehen’?

Und was meinen sie
mit ,Nicht-Sehen’?”

Ananda sprach:

,,Die Menschen der Welt

sehen die Dinge

durch Sonne, Mond und Lampenlicht
und nennen dies ,Sehen’.

Fehlt dieses Licht,

sprechen sie von Nicht-Sehen.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn bei fehlendem Licht
Nicht-Sehen wire,

durftest du auch

die Dunkelheit nicht sehen.
Siehst du aber Dunkelheit,
ist dies nur

das Fehlen von Licht —

wie konnte man

von Nicht-Sehen sprechen?

Wenn man in der Dunkelheit,

weil man das Licht nicht sieht,
Nicht-Sehen sagt,

und im Licht,

weil man die Dunkelheit nicht sieht,
ebenfalls Nicht-Sehen sagt -

wiéren dann

beide Zustiande

92



Nicht-Sehen?

Da sich diese Zustiande
nur abldsen,

ist deine Seh-Natur
niemals unterbrochen.

Darum erkenne:
Beides heifdst Sehen.

So wisse:

Wenn Helligkeit erscheint,
ist das Sehen

nicht die Helligkeit.

Wenn Dunkelheit erscheint,
ist das Sehen

nicht die Dunkelheit.

Wenn Raum erscheint,

ist das Sehen

nicht der Raum.

Wenn Begrenzung erscheint,
ist das Sehen

nicht die Begrenzung.
Diese vier Einsichten
stehen fest.

Und weiter:

Wenn Sehen

das Sehen sehen wollte,
wadre es nicht mehr Sehen.
Sehen

liegt jenseits dessen,

was gesehen werden kann;
es kann sich selbst

nicht erreichen.

93



Wie konntest du da noch
von Ursache,

Bedingung,

Natur

oder Verbindung sprechen?

Ihr Horenden

seid eng im Verstandnis

und erkennt

die reine Wirklichkeit nicht.
Darum mahne ich euch:
Denkt sorgfiltig dariiber nach
und werdet nicht miide

auf dem wunderbaren Weg
des Bodhi.”

Ananda sprach:

,Weltverehrter,

auch nachdem du uns

Ursache und Bedingung,

Natur,

Vereinigung und Nicht-Vereinigung
erklart hast,

ist mein Geist

noch nicht wirklich offen.

Und nun,

da ich hore,

dass

,Sehen das Sehen nicht sehen kann’,
ist meine Verwirrung

noch grofier geworden.

Ich bitte dich
aus tiefstem Mitgefiihl:

94



Schenke uns

das grofie Auge der Weisheit
und 6ffne uns

den erwachten,

klaren und reinen Grund!”

Nachdem er dies gesagt hatte,
verneigte er sich weinend,

beriihrte mit dem Haupt den Boden
und nahm

die heilige Weisung

in Ehrfurcht entgegen.

Zu jener Zeit

erbarmte sich der Tathagata

Anandas

und der grofsen Versammlung.

Nun wollte er

den Weg der grofien Dharani,

die tiefen Samadhi

und den feinen Ubungsweg offenlegen.

Er sprach zu Ananda:

,Du hast

ein starkes Gedachtnis

und viel gehort,

doch in der stillen,

feinen Schau

des Shamatha

ist dein Geist

noch nicht zur Ruhe gekommen.

Hore nun aufmerksam!
Ich werde dir
unterscheidend darlegen,

95



und zugleich

den kiinftigen Wesen,

die noch gebunden sind,

den Weg 6ffnen,

die Frucht des Bodhi zu erlangen.

Ananda!

Alle Wesen

verstricken sich

im Kreislauf der Welt,

weil sie

durch zwei verkehrte Arten
des unterscheidenden Sehens
Verblendung hervorbringen
und dadurch

an Ort und Stelle entstehen
und im karmischen Rad rotieren.

Welche zwei Arten sind es?
Erstens:

die verkehrte Sicht

aus individuellem Karma.
Zweitens:

die verkehrte Sicht

aus gemeinsamem Karma.

Was bezeichnet man
als die verkehrte Sicht
des individuellen karmischen Erlebens?

Ananda,

stelle dir einen Menschen vor,

dessen Augen

durch eine rétliche Triibung beeintrachtigt sind.
Nachts

96



sieht er um das Licht einer Lampe
zusétzliche, runde Lichtscheiben,
mehrfach tiberlagert

und in Farben schillernd.

Sag mir:

Sind diese runden Lichtbilder

die Farbe der Lampe?

Oder sind sie

eine Eigenschaft des Sehens?

Wiren sie

die Farbe der Lampe,
miissten Gesunde

sie ebenso sehen.
Wairen sie

die Farbe des Sehens,
ware Sehen selbst
zur Farbe geworden.

Wairen sie

vom Licht getrennt,

miissten sie

auch an anderen Orten erscheinen.
Wairen sie

vom Sehen getrennt,

konnten sie

nicht gesehen werden.

Darum erkenne:

Das Licht gehort der Lampe;

die Triibung des Auges

erzeugt das Bild.

Bild und krankhafte Wahrnehmung
sind verkehrt,

97



doch das Sehen selbst
ist nicht krank.

So wie beim zweiten Mond
weder gesagt werden kann:
,Er ist wirklich der Mond’
noch:

,Er ist blof$ ein Schatten’,
so ist es auch hier.

Denn:

Der zweite Mond

entsteht durch das Zusammenpressen
der Sehorgane.

Weise Menschen

sollten nicht behaupten:

,Diese gepresste Wurzel

ist Form oder Nicht-Form,

Sehen oder Nicht-Sehen’.

Ebenso ist es hier:

Die Erscheinung entsteht

durch eine Stérung der Wahrnehmung.
Wen solltest du nun

Lampe nennen?

Wen Sehen?

Und wie kénntest du sinnvoll sagen:
,nicht Lampe’

oder

,hicht Sehen’?”

Der Buddha sprach:

,,Was bezeichnet man
als die verkehrte Sicht
des gemeinsam geteilten karmischen Erlebens?

98



Ananda,

in dieser Welt Jambudvipa

gibt es viele Kontinente und Lander.
Manche sind grof,

manche klein,

manche tragen viele Reiche,
manche nur wenige.

Stell dir nun vor,

auf einem kleinen Kontinent
gdbe es nur zwei Lander.
Wenn die Menschen

in einem dieser Lander
gemeinsam ein unheilsames karmisches Band tragen,
dann sehen die Lebewesen
dieses Landes

in ihrem eigenen Gebiet
allerlei unheilvolle Zeichen:
zwei Sonnen,

zwei Monde,

Lichthofe, Finsternisse,
Kometen, Sternschnuppen,
tief hdangende Regenbdgen.

Diese Zeichen

werden nur von diesem Land gesehen.
Die Menschen

des anderen Landes

sehen sie nicht

und horen auch nichts davon.

Ananda,
mit diesen beiden Beispielen
werde ich dir nun

99



die Sache zusammenfiihrend erklaren.”
Der Buddha sprach:

,Ananda,

wie bei der individuellen karmischen Verblendung;:
Ein Mensch mit Augenkrankheit

sieht im Lampenlicht

runde Lichtbilder.

Sie erscheinen

wie wirkliche Dinge,

doch entstehen sie

durch eine Ermiidung des Sehens -

nicht durch die Farbe selbst.

Entscheidend ist:
Wer die Augenkrankheit erkennt,
ist selbst nicht krank.

So ist es auch bei dir:
Was du jetzt siehst —
Berge, Fliisse, Lander,
alle Wesen —

entsteht aus anfangsloser
Verblendung des Sehens.

Sehen

und seine Bedingungen

erscheinen als Welt;

in Wahrheit aber

sind sie die Verblendung,

auf die sich

das erwachte, klare Erkennen richtet.

Das unterscheidende Sehen
ist selbst Verblendung;

100



das urspriinglich erwachte,
klare Erkennen

erkennt die Bedingungen,

ist aber nicht die Verblendung.

Das Erkennen

der erkannten Verblendung
ist selbst nicht verblendet.
Das ist

das wahre ,Sehen des Sehens’.

Darum:

Wenn du mich,

dich selbst

und alle Wesen siehst,

ist dies

das Sehen der Verblendung -
nicht das verblendete Sehen selbst.

Die wahre,

feine Wesenheit
ist nicht krank
und wird deshalb
nicht mehr
,Sehen’genannt.”

Der Buddha sprach:

,,Ananda,

die gemeinsame karmische Verblendung
entspricht

der individuellen falschen Wahrnehmung
eines Einzelnen mit Augenkrankheit —
nur dass sie

von vielen gemeinsam getragen wird.

101



Die runden Lichtbilder

entstehen aus der Verblendung des Sehens.
Ebenso entstehen

die unheilvollen Zeichen,

die viele gemeinsam sehen,

aus gemeinsamem Karma.

Beides
geht auf anfangslose
Verblendung des Sehens zurtick.

So ist es:

Jambudvipa

mit seinen dreitausend Kontinenten,
die vier grofien Meere,

die Saha-Welt,

die Lander der zehn Richtungen
und alle noch gebundenen Wesen -
sie alle sind urspriinglich

der wunderbar klare,

unbefleckte,

feine Grund.

Doch durch

Sehen, Horen, Erkennen und Wissen
entstehen

verblendete Bedingungen;

durch ihr Zusammenkommen
entstehen Geburt und Tod,

durch ihr Auseinandergehen
vergehen sie wieder.

Wenn du jedoch
alle Bedingungen
des Zusammenkommens

102



und des Getrenntseins

fernhaltst,

erloschen damit

alle Ursachen von Geburt und Tod.

Dann ist

das vollendete Bodhi

seiner Natur nach

nicht geboren und nicht vergehend;
das reine Urspriingliche,

das urspriingliche Erwachen,
verweilt bestdandig.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

dieses jetzt gegenwartige,

wunderbar reine Erkennen -

entsteht es aus einer Zusammenfiigung
mit Helligkeit?

Mit Dunkelheit?

Mit Offenheit?

Oder mit Begrenzung?

Wenn es aus einer Zusammenfiigung
mit Helligkeit entstiinde,

wire beim Eintritt der Dunkelheit
die Helligkeit bereits verschwunden.
Dann konnte dieses Erkennen

nicht Dunkelheit wahrnehmen —

wie sollte es Dunkelheit erkennen?

Wenn es beim Erkennen der Dunkelheit
nicht aus einer Zusammenfiigung

mit Dunkelheit entsteht,

sondern aus einer mit Helligkeit,

103



durfte es

die Helligkeit nicht erkennen.
Erkennt es die Helligkeit nicht,

wie konnte dann

eine Zusammenfiigung mit Helligkeit
Helligkeit als Helligkeit erkennen
und nicht als Dunkelheit?

Dasselbe gilt
fiir Dunkelheit,

fiir Offenheit
und fiir jede Art von Begrenzung.”

Ananda sprach:

,Weltverehrter,

nach meinem jetzigen Verstandnis
ist dieser urspriingliche,
wunderbar klare Erwachensgrund
weder aus Bedingungen

noch aus Erscheinungen

noch aus gedanklichen Regungen
zusammengefiigt — oder?”

Der Buddha sprach:

,Du sagst nun,

das Erwachen

entstehe nicht aus Zusammenfiigung.
Dann frage ich dich weiter:

Wenn dieses wunderbar reine Erkennen
nicht aus Zusammenfiigung entsteht —
ist es dann

von Helligkeit abgegrenzt?

Von Dunkelheit?

Von Offenheit?

104



Von Begrenzung?

Wenn es von Helligkeit abgegrenzt wire,
miisste es zwischen Sehen und Helligkeit
eine klare Grenze geben.

Schau genau:

Wo ist Helligkeit?

Wo ist Sehen?

Wenn Sehen hier

und Helligkeit dort wére —

woran liefle sich diese Grenze erkennen?

Ananda,

wenn im Bereich der Helligkeit
kein Erkennen wire,

wiirden sie sich nicht beriihren.
Dann wiisstest du selbst nicht,
wo sich die Helligkeit zeigt.
Wie konnte dann

eine Grenze entstehen?

Dasselbe gilt

fur Dunkelheit,

fiir Offenheit

und fiir jede Form von Begrenzung.”

Der Buddha sprach:

,,Ananda,

wenn dieses wunderbar klare Erkennen
weder aus Zusammenfiigung entsteht
noch durch Abgrenzung bestimmt ist -
wie kdnnte man dann

von Vereinigung

oder Nicht-Vereinigung sprechen?

105



Wire es von Helligkeit getrennt,
miissten Erkennen und Helligkeit
einander fremd sein,

wie Ohr und Licht,

die einander nicht beriihren.
Dann wiisste das Erkennen
nicht einmal,

wo Helligkeit erscheint.

Wie sollte man dann

noch sinnvoll

in Kategorien von Vereinigung
oder Trennung denken?

Dasselbe gilt
fiir Dunkelheit,

fiir Offenheit
und fiir jede Form von Begrenzung.

Ananda,

du hast noch nicht erkannt,

dass alle fliichtigen Erscheinungen,
alle Staubphdnomene

und alle Illusionen

genau dort entstehen,

wo sie erscheinen,

und dort wieder vergehen.

Man nennt sie nur aus Tauschung
,Erscheinungen’;

ihrem wahren Wesen nach

sind sie

der wunderbar klare,

erwachte Grund.

So ist es auch

106



mit den fiinf Aggregaten,

den sechs Sinnesgrundlagen,

den zwolf Bereichen

und den achtzehn Sphéren:

Durch Ursachen und Bedingungen

entstehen sie scheinbar,

durch das Auseinandergehen der Bedingungen
vergehen sie scheinbar.

In Wahrheit aber

sind Entstehen und Vergehen,
Kommen und Gehen

von jeher

der Tathagata-Speicher -

die stets verweilende,
wunderbar klare,
unbewegliche,

allumfassende,
Soheit.

Von hier aus

nach Kommen und Gehen,
Verblendung und Erwachen,
Tod und Geburt zu suchen,
ist schlechthin

nichts zu finden.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wie sind die fiinf Aggregate
in ihrem Ursprung

der Tathagata-Speicher,

die wunderbare Soheit?

Stell dir einen Menschen vor,

107



der mit gesunden, klaren Augen
den heiteren Himmel betrachtet.
Er sieht nur

weiten, leeren Raum,

ohne irgendeine Erscheinung.

Wenn dieser Mensch

ohne dufieren Anlass

die Augen starr anspannt

und dadurch Ermiidung erzeugt,
erscheinen im leeren Raum
zusatzliche, wirre Blumen

und allerlei triigerische Gestalten.

So ist es auch
mit dem Form-Aggregat.

Diese wirren Blumen

kommen weder aus dem Raum
noch aus dem Auge.

Waren sie aus dem Raum,
muissten sie in ihn zuriickkehren —
dann wire Raum

nicht mehr Raum.

Wiren sie aus dem Auge,
muiissten sie sehen konnen

oder das Auge triiben -

beides ist nicht der Fall.

Darum erkenne:

Das Form-Aggregat

ist eine triigerische Erscheinung.
Es entsteht nicht wirklich

aus Ursachen

und nicht aus einer festen Natur.

108



In Wahrheit
ist es eine Erscheinungsweise
des urspriinglichen Grundes.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stelle dir einen Menschen vor,

dessen Korper ruhig

und ausgeglichen ist,

dessen Glieder entspannt sind

und dessen Wesen

weder Abwehr noch Zuwendung kennt.

Ohne dufderen Anlass

reibt er seine beiden Handflachen
aneinander in der Luft.

Zwischen den Handen

entstehen triigerisch
Empfindungen von

Rauheit und Glitte,

Kalte und Warme.

So ist es auch
mit dem Empfindungs-Aggregat.

Diese triigerischen Beriihrungen

kommen weder aus dem Raum

noch aus den Handfl4achen.

Wiren sie aus dem Raum,

miisste der ganze Korper beriihrt werden.
Waren sie aus den Handflachen,

miissten sie auch ohne Beriihrung bestehen.

Gébe es ein Etwas,
das beim Zusammenkommen

109



hinaus- und hineingeht,

miisste es im Korper

hin- und herwandern.

Dann wiére Beriihrung

kein Ergebnis des Kontakts mehr.

Darum erkenne:

Das Empfindungs-Aggregat

ist triigerisch.

Es ist nicht wirklich

aus Ursachen entstanden

und nicht aus einer festen Natur.

In Wahrheit
ist es eine Erscheinungsweise
des urspriinglichen Grundes.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stell dir einen Menschen vor,

der von sauren Pflaumen spricht:
Schon beim blofsen Reden

tritt ihm Speichel in den Mund.
Oder jemanden,

der sich vorstellt,

auf einen steilen Abgrund zu treten:
In den Fufssohlen

entsteht augenblicklich

ein unangenehmes Ziehen.

So ist es auch
mit dem Aggregat der Konzeption.

Der Speichel
entsteht weder aus der Pflaume

110



noch tritt er von aufden

in den Mund ein.

Wire er aus der Pflaume,

miisste die Pflaume selbst sprechen.
Ware er aus dem Mund,

miisste der Mund horen.

Wiirde allein das Ohr horen,
miisste der Speichel

aus dem Ohr hervortreten.

Dasselbe gilt

tiir die Vorstellung des Abgrunds:
Gedanke erzeugt Wirkung,

ohne dass ein Objekt bertihrt wird.

Darum erkenne:

Das Aggregat der Konzeption
ist triigerisch.

Es ist nicht wirklich

aus Ursachen entstanden

und nicht aus einer festen Natur.

In Wahrheit
ist es eine Erscheinungsweise
des urspriinglichen Grundes.”

Der Buddha sprach:

,,Ananda,

stelle dir einen reifsenden Strom vor:
Welle folgt auf Welle,

ohne dass eine

die andere tiberschreitet.

So ist es auch
mit dem Aggregat der Formkréfte.

111



Diese Stromung

entsteht nicht aus dem Raum,
nicht aus dem Wasser;

sie ist nicht

die Natur des Wassers

und auch nicht

getrennt von Raum und Wasser.

Waire sie aus dem Raum,

wiirde aller Raum

zu Stromung werden.

Wire sie aus dem Wasser,

miisste sie

als etwas Eigenstdandiges erscheinen.
Wire sie identisch mit dem Wasser,
gdbe es beim Klarwerden

kein Wasser mehr.

Wiare sie getrennt

von Raum und Wasser,

gdbe es keinen Strom.

Darum erkenne:

Das Aggregat der Formkréfte

ist triigerisch.

Es ist nicht wirklich

aus Ursachen entstanden

und nicht aus einer festen Natur.

In Wahrheit
ist es eine Erscheinungsweise
des urspriinglichen Grundes.”

Der Buddha sprach:

,,Ananda,
stelle dir einen Menschen vor,

112



der einen Krug nimmt,
dessen Offnungen verschlief3t
und meint,

den Raum darin
eingeschlossen zu haben.

Er tragt den Krug

tiber weite Entfernung

in ein anderes Land.

So ist es auch
mit dem Bewusstseins-Aggregat.

Der Raum im Krug
kommt weder

von einem anderen Ort
noch tritt er

hier neu ein.

Wire er von dort gekommen,
miisste dort

weniger Raum sein.
Wire er hier eingetreten,
miisste man beim Offnen
sehen,

wie der Raum entweicht.

Darum erkenne:

Das Bewusstseins-Aggregat

ist triigerisch.

Es ist nicht wirklich

aus Ursachen entstanden

und nicht aus einer festen Natur.

In Wahrheit
ist es eine Erscheinungsweise
des urspriinglichen Grundes.”

113



Rolle 3
Der Buddha sprach weiter:

,Ananda,

wie kann es sein,

dass die sechs Sinneseingdnge
in Wahrheit

der Tathagata-Speicher,

die wunderbare, wahre Soheit,
sind?

Sieh auf das Auge:

Wenn das Sehen sich anspannt,
ermudet es.

Auge und Ermiidung

sind dann

nur Erscheinungen

einer Fehlbewegung

im Erwachen selbst.

Durch Helligkeit und Dunkelheit,

diese beiden triigerischen Staubzustidnde,
entsteht ein Sehen,

das scheinbar dazwischen steht,
Erscheinungen aufnimmt

und

,Sehen’genannt wird.

Doch 10st du dieses Sehen
von Helligkeit und Dunkelheit,
bleibt nichts Greifbares zuriick.

Darum erkenne:
Das Sehen
kommt nicht aus dem Licht,

114



nicht aus der Dunkelheit,
nicht aus dem Auge,
nicht aus dem Raum.

Wire es aus dem Licht,

ginge es mit der Dunkelheit verloren.
Ware es aus der Dunkelheit,

ginge es mit dem Licht verloren.

Wire es aus dem Auge selbst,

brdauchte es kein Licht und keinen Schatten —
doch dann hitte es

keine eigene Natur.

Wire es aus dem Raum,
miisste der Raum zuerst sehen;
und was hétte das

mit deinem Sehen zu tun?

Darum wisse:

Der Augeneingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stell dir jemanden vor,

der sich mit beiden Fingern

die Ohren fest verschliefst.
Durch die Ermiidung der Ohren
entsteht im Kopf ein Klang.

Ohr und Ermiidung

115



sind dann

nur Erscheinungen
einer Fehlbewegung
im Erwachen selbst.

Durch Bewegung und Ruhe,

diese beiden triigerischen Staubzustidnde,
entsteht ein Horen,

das scheinbar dazwischen steht,
Erscheinungen aufnimmt

und

,Horen’ genannt wird.

Doch 10st du dieses Horen
von Bewegung und Ruhe,
bleibt nichts Greifbares zuriick.

Darum erkenne:

Das Horen

kommt nicht aus der Bewegung,
nicht aus der Ruhe,

nicht aus dem Ohr,

nicht aus dem Raum.

Ware es aus der Ruhe,

ginge es mit der Bewegung verloren.
Wire es aus der Bewegung,

ginge es mit der Ruhe verloren.

Wire es aus dem Ohr selbst,
brauchte es

weder Bewegung noch Ruhe -
doch dann hitte es

keine eigene Natur.

Wire es aus dem Raum,

116



miisste der Raum selbst horen.
Doch dann wire er nicht mehr leer.
Und was hitte

das Horen des Raumes

mit deinem Ohr zu tun?

Darum wisse:

Der Ohreneingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stell dir jemanden vor,

der seine Nase fest zusammendriickt.
Halt er dies lange,

entsteht Ermiidung,

und in der Nase

zeigt sich eine kalte Beriihrung.

Aus dieser Beriihrung
entstehen Unterscheidungen:
durchléssig und verstopft,
leer und fest -

und daraus

alle Diifte

und iiblen Geriiche.

Nase und Ermiidung
sind dann

nur Erscheinungen
einer Fehlbewegung

117



im Erwachen selbst.

Durch Durchgang und Verstopfung,
diese beiden triigerischen Staubzustidnde,
entsteht ein Wahrnehmen,

das scheinbar dazwischen steht,
Erscheinungen aufnimmt

und

,Riechen’genannt wird.

Doch 16st du dieses Wahrnehmen
von Durchgang und Verstopfung,
bleibt nichts Greifbares zuriick.

Darum erkenne:

Das Riechen

kommt nicht aus dem Durchgang,
nicht aus der Verstopfung,

nicht aus der Nase,

nicht aus dem Raum.

Wire es aus dem Durchgang,

ginge es mit der Verstopfung verloren.
Wire es aus der Verstopfung,

gédbe es beim Durchgang

kein Wahrnehmen von Duft oder Gestank.

Wire es aus der Nase selbst,

brauchte es

weder Durchgang noch Verstopfung —
doch dann hétte es

keine eigene Natur.

Ware es aus dem Raum,
miisste das Wahrnehmen
von selbst zur Nase zuriickkehren.

118



Und was hitte
das Wahrnehmen des Raumes
mit deinem Sinneseingang zu tun?

Darum wisse:

Der Naseneingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stell dir jemanden vor,

der mit der Zunge

immer wieder seine Lippen leckt.
Durch haufige Reizung

entsteht Ermiidung.

Ist der Korper krank,

zeigt sich Bitterkeit;

ist er gesund,

eine feine SiifSe.

Durch Siifse und Bitterkeit

tritt die Zunge hervor;

ist keine Bewegung da,

bleibt eine fade Grundempfindung.

Zunge und Ermiidung
sind dann

nur Erscheinungen
einer Fehlbewegung
im Erwachen selbst.

119



Durch SiifSe, Bitterkeit

und Fade,

diese triigerischen Staubzustdnde,
entsteht ein Erkennen,

das scheinbar dazwischen steht,
Erscheinungen aufnimmt

und

,Schmecken’genannt wird.

Doch 10st du dieses Erkennen
von SiifSe, Bitterkeit und Fade,
bleibt nichts Greifbares zuriick.

Darum erkenne:

Das Schmecken
kommt nicht aus Siifse,
nicht aus Bitterkeit,
nicht aus dem Faden,
nicht aus der Zunge,
nicht aus dem Raum.

Wire es aus StifSe oder Bitterkeit,

ginge es mit dem Faden verloren.

Wire es aus dem Faden,

ginge es mit Siife und Bitterkeit verloren.

Wire es aus der Zunge selbst,
brauchte es

weder Siifse noch Bitterkeit
noch Fade —

doch dann hitte es

keine eigene Natur.

Wire es aus dem Raum,
miisste der Raum selbst schmecken.
Doch nicht dein Mund wiirde erkennen.

120



Und was hitte
das Erkennen des Raumes
mit deiner Zunge zu tun?

Darum wisse:

Der Zungeneingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

stell dir jemanden vor,

der mit einer kalten Hand
eine warme Hand bertihrt.
Uberwiegt die Kilte,
erscheint Kailte;

tiberwiegt die Warme,
erscheint Hitze.

Durch das Vereintsein

wird Bertihrung erfahrbar,

und zugleich

das Gewahrsein von Trennung.
Je nach Uberwiegen

entsteht Beriihrung

durch Reizung und Ermiidung.

Korper und Ermiidung
sind dann

nur Erscheinungen
einer Fehlbewegung
im Erwachen selbst.

121



Durch Trennung und Vereinigung,

diese beiden triigerischen Staubzustidnde,
entsteht ein Gewahrsein,

das scheinbar dazwischen steht,
Erscheinungen aufnimmt

und

,Korperempfinden’genannt wird.

Doch 16st du dieses Gewahrsein

von Trennung und Vereinigung

sowie von Widerstreben und Entsprechen,
bleibt nichts Greifbares zurtick.

Darum erkenne:

Das Korperempfinden
kommt nicht aus Trennung,
nicht aus Vereinigung,
nicht aus Widerstreben,
nicht aus Entsprechen,
nicht aus dem Korper,
nicht aus dem Raum.

Ware es beim Vereintsein entstanden,
ginge es mit der Trennung verloren.
Dasselbe gilt

tiir Widerstreben und Entsprechen.

Wire es aus dem Korper selbst,
brauchte es

keine Trennung,

keine Vereinigung,

kein Widerstreben

und kein Entsprechen -

doch dann hitte es

keine eigene Natur.

122



Ware es aus dem Raum,

miisste der Raum selbst empfinden.
Und was hitte

das Empfinden des Raumes

mit deinem Kérper zu tun?

Darum wisse:

Der Korpereingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn ein Mensch ermiidet,
schlift er;

nach tiefem Schlaf

erwacht er.

Beim Aufnehmen von Eindriicken
entsteht Erinnerung;

geht sie verloren,

nennt man es Vergessen.

So entstehen verkehrt

Geburt, Verweilen,

Verdanderung und Vergehen.
Gewohnheiten werden aufgenommen
und nach innen zuriickgefiihrt,

ohne sich zu vermischen.

Dies nennt man

den Denk-Sinn.

Geist und Ermiidung

123



sind dann

nur Erscheinungen
einer Fehlbewegung
im Erwachen selbst.

Durch Entstehen und Vergehen,
diese triigerischen Staubzustdande,
sammelt sich Erkennen,

nimmt innere Eindrticke auf;
Sehen und Horen

kehren nach innen zurtick,
doch dieser Strom

reicht nicht mehr

zu den dufleren Dingen.

Dies nennt man

,Erkennen’.

Doch 16st du dieses Erkennen

von Wachen und Schlaf

sowie von Entstehen und Vergehen,
bleibt nichts Greifbares zurtick.

Darum erkenne:

Dieses Erkennen

kommt nicht aus dem Wachen,
nicht aus dem Schlaf,

nicht aus Entstehen,

nicht aus Vergehen,

nicht aus dem Geist,

nicht aus dem Raum.

Wire es aus dem Wachen,

ginge es mit dem Schlaf verloren.
Ware es aus dem Entstehen,
gdbe es niemanden,

124



der das Vergehen erféhrt.
Wire es aus dem Vergehen,
gédbe es niemanden,

der das Entstehen erkennt.

Ware es aus dem Geist selbst,
waire es ohne Wachen und Schlaf -
leer

wie eine Blume im Raum,

ohne eigene Natur.

Waire es aus dem Raum,

miisste der Raum selbst erkennen.
Und was hitte

das mit dir zu tun?

Darum wisse:

Der Denk-Eingang

ist leer und triigerisch.

Er ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach weiter:

,Ananda,

wie kann es sein,

dass die zwolf Bereiche

in Wahrheit

der Tathagata-Speicher sind -
die wunderbare, wahre Soheit?

Betrachte diesen Jeta-Hain,
die Baume,
die Quellen und Teiche.

125



Was meinst du:

Entsteht das Sehen

aus den Formen?

Oder entstehen die Formen,
weil das Auge sieht?

Wenn das Auge

die Formen hervorbréachte,

dann miisste beim Sehen des Raumes,
der keine Form ist,

die Form-Natur vergehen.
Vergeht sie,

ware alles

vollstindig nichtig.

Wenn es aber keine Formen gébe,
wer wiirde dann

den Raum erkennen?

Wenn hingegen die Formen

das Sehen hervorbrachten,

dann miisste beim Anblick des Raumes,
der keine Form ist,

das Sehen vergehen.

Vergeht das Sehen,

ware alles

vollstandig nichtig.

Wer wiirde dann

Form und Raum unterscheiden?

Darum erkenne:
Sehen,

Form

und Raum

haben keinen Ort,

126



an dem sie bestehen.

Form

und Sehen

sind beide

triigerische Bereiche.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

hore genau:

Im Jeta-Hain

wird zur Essenszeit

die Trommel geschlagen,

die Glocke ruft die Versammlung.
Trommel- und Glockenklang
folgen einander

ohne Unterbrechung.

Was meinst du:
Kommen die Kldnge
zu deinem Ohr?
Oder geht dein Ohr
zu den Kldangen?

Wenn die Kldnge

zu deinem Ohr kdmen,
ware es,

als wire ich

in Sravasti

und zugleich

nicht im Jeta-Hain.

127



Dann miissten

auch Maudgalyayana
und Kasyapa

dieselben Kldnge horen -
und ebenso

die ganze Versammlung,
die beim Glockenklang
gemeinsam

zum Essen kommt.

Wenn aber dein Ohr

zu den Kldngen ginge,

ware es,

als wiére ich

im Jeta-Hain

und zugleich

nicht in Sravasti.

Horst du den Trommelschlag,
wadre dein Ohr

bereits dort;

erklingt zugleich die Glocke,
miisstest du

beides horen.

Und ebenso

alle anderen gleichzeitigen Gerdusche.

Gibt es also
weder Kommen
noch Gehen —

gibt es dann
tiberhaupt Horen?

Darum erkenne:
Horen

128



und Klang

haben keinen Ort,

an dem sie bestehen.

Beides

ist leer und triigerisch.

Es ist

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

rieche diesen Sandelholzduft

aus dem Raucherbecken.

Wird auch nur eine geringe Menge
davon verbrannt,

so wird sein Duft

im Umkreis von vierzig Li

zur selben Zeit wahrgenommen.

Was meinst du:
Entsteht dieser Duft
aus dem Holz?
Entsteht er

in deiner Nase?
Oder entsteht er

im Raum?

Wenn der Duft

in deiner Nase entstiinde,
miisste er

aus der Nase hervorkommen.
Doch die Nase

ist kein Sandelholz.

129



Wie konnte sich in ihr
Sandelholzduft befinden?
Sagt man,

du riechst den Duft,
dann tritt der Duft

in die Nase ein.

Kéme er zugleich

aus der Nase,

ware Riechen
bedeutungslos.

Wenn der Duft

im Raum entstiinde,

miisste er

standig vorhanden sein.

Warum miisste man dann

im Raucherbecken

dieses trockene Holz verbrennen?

Wenn der Duft

aus dem Holz entstiinde,
wiirde er

durch das Verbrennen

zu Rauch.

Dann miisste man,

wenn man den Duft riecht,
auch den Rauch riechen.
Doch der Rauch

steigt nur begrenzt auf
und erreicht keine grofse Entfernung.
Wie konnten dann

im Umbkreis von vierzig Li
alle zugleich

den Duft wahrnehmen?

130



Darum erkenne:

Duft,

Nase

und Riechen

haben keinen Ort,

an dem sie bestehen.

Riechen

und Duft

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du gehst taglich

mit der Schale

durch die Versammlung.
Manchmal begegnest du
Butter, Rahm oder Ghee —
man nennt dies

den hochsten Geschmack.

Was meinst du:

Entsteht dieser Geschmack
im Raum?

Entsteht er

auf deiner Zunge?

Oder entsteht er

in der Speise?

Wenn der Geschmack
auf deiner Zunge entstiinde,

131



gdbe es in deinem Mund
nur eine Zunge.

Dann wére diese Zunge
in diesem Moment
bereits ganz Geschmack.
Trafest du danach

auf einen anderen Geschmack,
diirfte sich nichts dndern.
Ohne Verdnderung

gdbe es kein Schmecken.
Gébe es Veranderung,
miisste eine Zunge
mehrere Naturen haben.

Wenn der Geschmack

in der Speise entstiinde,
miisste die Speise

sich selbst erkennen.

Da Speise

kein Bewusstsein hat,

kann sie

nicht schmecken.

Und schmeckte sie sich selbst,
was hétte das

mit deinem Schmecken zu tun?

Wenn der Geschmack
im Raum entstiinde,
und du wiirdest

den Raum schmecken —
welchen Geschmack
hitte er?

Wire der Raum salzig,
waren

132



Zunge und Gesicht
zugleich salzig.

Dann waren

alle Wesen

wie Fische im Meer.

Wer stidndig salzig schmeckt,
kennt kein Fade.

Wer kein Fade kennt,
kennt auch kein Salzig.
Wo nichts erkannt wird,
wie konnte man

von Geschmack sprechen?

Darum erkenne:

Geschmack,

Zunge

und Schmecken

haben keinen Ort.

Schmecken

und Geschmack

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du reibst am Morgen

mit der Hand deinen Kopf.
Sag mir:

Wer ist es,

der hier beriihrt?

133



Ist es die Hand?
Oder ist es der Kopf?

Ware es die Hand,

waére der Kopf

ohne Empfinden

und Bertihrung unméglich.
Wire es der Kopf,

ware die Hand

ohne Bedeutung.

Hatten beide

je eigenes Empfinden,
miisstest du

zwei Korper haben.
Wiren Kopf und Hand
ein Korper,

gdbe es

keine Beriihrung.
Wairen sie zwei,
wisste man nicht,

wo Beriihrung ist:

Im Aktiven?

Im Passiven?

Ist sie im einen,

ist sie nicht im anderen.
Sollte dann

der Raum

mit dir beriihren?

Darum erkenne:
Gewahrsein,
Beriihrung

und Korper

134



haben keinen Ort.

Korper

und Beriihrung

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach weiter:

,Ananda,

in deinem Denken

richtest du dich fortwahrend
auf heilsam,

unheilsam

oder neutral aus.

So entstehen

Ordnungen und Regeln

des Denkens.

Sag mir:

Entstehen diese Dharmas
aus dem Geist selbst?
Oder existieren sie
getrennt vom Geist

an einem anderen Ort?”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn die Ordnungen

des Denkens

unmittelbar

aus dem Geist selbst entstiinden,
waren sie

135



keine Objekte

und nichts,

worauf sich der Geist richtet.
Wie konnten sie dann

als Bereich gelten?

Wenn sie aber

getrennt vom Geist

einen eigenen Ort hitten,
dann frage ich:

Hatten sie

erkennende Natur

oder nicht?

Hatten sie

erkennende Natur,
wadren sie selbst

Geist.

Dann wéren sie

nicht verschieden von dir
und keine Objekte,
sondern

wie ein zweiter Geist.
Wiren sie zugleich

du selbst

und doch eigenstdndig,
misste dein Geist
zweifach sein.

Hitten sie aber

keine erkennende Natur,
wadren sie

weder Form

noch Klang,

136



noch Dulft,

noch Geschmack,
noch Beriihrung,
noch Trennung,
noch Raum.

Wo sollten sie dann
sein?

Da sie

weder in Form

noch im Raum
irgendwie erscheinen,
kann es

keinen Ort

auflerhalb aller Erscheinung geben.
Wenn der Geist

sie nicht ergreift,

wer sollte dann

einen Bereich festlegen?

Darum erkenne:

Dharmas

und Geist

haben keinen Ort.

Denken

und Gedachtes

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach weiter:

,Ananda,

137



wie kann es sein,

dass die achtzehn Bereiche

in Wahrheit

der Tathagata-Speicher sind -
die wunderbare, wahre Soheit?

Du meinst,

Auge und Form

seien Bedingungen,

aus denen das Sehen entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen

aus dem Auge?

Oder entsteht es

aus der Form?

Wire es aus dem Auge,

gédbe es ohne Form und Raum
nichts zu unterscheiden.

Selbst wenn Erkennen da wire,
wisste es nichts,

was es erkennen konnte.

Da dein Sehen

keine eigene Farbe trégt,

lasst sich

kein Bereich festmachen.

Waire es aus der Form,
miisste das Erkennen

beim Erscheinen von Raum
vergehen.

Doch du erkennst den Raum.
Wenn sich Formen wandeln,
erkennst du ihren Wandel.

138



Doch das Erkennen selbst
wandelt sich nicht.

Wo sollte dann

ein Bereich bestehen?

Entstiinde Erkennen

aus Auge und Form gemeinsam,
ware alles vermischt:

Trennung und Vereinigung
ohne Ordnung.

So konnte

kein Bereich entstehen.

Darum erkenne:

Auge,

Form

und Erkennen

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du meinst,

Ohr und Klang

seien Bedingungen,

aus denen Horen entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen
aus dem Ohr?

139



Oder entsteht es
aus dem Klang?

Ware es aus dem Ohr,

gdbe es ohne Bewegung und Ruhe
kein Erkennen.

Ohne Erkennen

gdbe es kein Bewusstsein,

das bestimmt werden konnte.

Wire es aus dem Klang,
wire Erkennen

vom Horen getrennt.
Dann miisste das Horen
das Erkennen selbst horen.
Wiirde es das,

wire Erkennen

selbst nur Klang -

wer sollte dann

das Horen erkennen?

Ohne ein mittleres Erkennen
gibe es keinen Ubergang
zwischen Innen und Aufien.
Ohne Ubergang

gdbe es kein Innen

und kein Aufen.

Darum erkenne:

Ohr,

Klang

und Erkennen

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

140



Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach weiter:

,Ananda,

du meinst,

Nase und Duft

seien Bedingungen,

aus denen Riechen entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen
aus der Nase

oder aus dem Duft?”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn das Riechen

aus der Nase entstiinde,
sage mir:

Was ist dann

die Nase?

Ist es die Fleischform,

so gehort sie zum Korper
und zur Beriihrung -
nicht zum Riechen.

Wie konnte daraus

ein Bereich entstehen?

Ist es die Fahigkeit zu riechen,
frage ich:
Wodurch wird erkannt?

141



Durch Fleisch,

ist es Beriihrung.
Durch Raum,

ist der Raum selbst
der Erkennende.

Dann warst du

der Raum,

und dein Korper

hitte kein Gewahrsein.

Ist der Duft selbst

das Erkennen,

gehort das Erkennen

dem Duft —

nicht dir.

Entstiinden Duft und Gestank
notwendig aus deiner Nase,
miissten sie

nicht aus Dingen entstehen.
Riechst du dann

an deiner Nase:

ist sie Duft oder Gestank?

Konnten Duft und Gestank
beide zugleich erkannt werden,
miisstest du

zwei Nasen haben.

Gibt es aber nur eine,

konnen die beiden

nicht bestehen.

Wenn das Erkennen
aus dem Duft entstiinde,
konnte es

142



den Duft nicht erkennen.
Erkennt es,

ist es nicht aus ihm;
erkennt es nicht,

ist es kein Erkennen.

Ohne ein Mittleres
gibt es kein Innen und AufSen.

Darum erkenne:

Nase,

Duft

und Erkennen

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du meinst,

Zunge und Geschmack

seien Bedingungen,

aus denen Schmecken entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen

aus der Zunge?

Oder entsteht es

aus dem Geschmack?

Wire es aus der Zunge,
hétten alle Dinge

143



keinen Geschmack.

Dann wire die Zunge selbst
suifs oder bitter.

Wire sie bitter,

wer wirde sie schmecken?
Schmeckt sie sich nicht selbst,
wer erkennt dann Geschmack?

Ist die Zunge

nicht von Natur bitter,
kann Geschmack

nicht aus ihr entstehen.
Wie sollte man dann
einen Bereich festlegen?

Waire Erkennen

aus dem Geschmack,

ware es selbst Geschmack

und konnte sich

nicht erkennen.

Wie sollte es dann

zwischen Geschmack

und Nicht-Geschmack unterscheiden?

Da es viele Geschmaécker gibt,
miisste Erkennen

viele Wesenheiten haben.
Hatte es nur eine,

wiirden alle Geschmaécker

zu einem einzigen werden
und jede Unterscheidung
ware unmoglich.

Ohne Unterscheidung
gibt es kein Erkennen.

144



Wie sollte man es dann
Zungen-Geschmacks-Bewusstsein nennen?

Zunge und Geschmack
kommen zwar zusammen,
doch haben sie

keine eigene Natur.

Wie sollte daraus

ein Bereich entstehen?

Darum erkenne:

Zunge,

Geschmack

und Erkennen

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du meinst,

Korper und Beriihrung

seien Bedingungen,

aus denen Korpergewahrsein entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen

aus dem Korper?

Oder entsteht es

aus der Beriihrung?

Wire es aus dem Korper,

145



gdbe es

keine Wahrnehmung

von Vereinigung und Trennung.
Der Korper

hétte nichts zu erkennen.

Wire es aus der Beriihrung,
gdbe es

keinen Korper.

Wer sollte dann
Vereinigung oder Trennung erkennen?
Die Dinge

kennen keine Beriihrung.
Der Korper

kennt Beriihrung.

Doch Korper erkennen

ist Beriihrung,

und Beriihrung erkennen
ist Korper.

Ist Bertihrung nicht Korper,
ist Korper nicht Beriithrung.
Beide

haben keinen Ort.

Ist Beriihrung

eins mit dem Korper,

ist sie seine eigene Wesenheit.
Ist sie vom Korper getrennt,
ist sie wie Raum.

Dann gibt es

kein Innen und kein AufSen.
Ohne Innen und Aufien

gibt es kein Dazwischen.

146



Ohne Dazwischen
gibt es keinen Bereich.

Darum erkenne:

Korper,

Beriihrung

und Erkennen

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du meinst,

Geist und Dharmas

seien Bedingungen,

aus denen Denken entsteht.
Sag mir:

Entsteht dieses Erkennen
aus dem Geist?

Oder entsteht es

aus den Dharmas?

Wire es aus dem Geist,

miisste der Geist

sich selbst hervorbringen.

Ohne vorausgehende Inhalte
gdbe es jedoch

nichts,

woraus Denken entstehen konnte.

147



Ohne Bedingungen
hat Denken keine Gestalt —
wozu sollte es dienen?

Sind Bewusstsein,
Denken

und Unterscheiden

ein und dasselbe,

kann nichts

aus sich selbst entstehen.
Sind sie verschieden,
gibt es

keine Verbindung

und kein Erkennen.

Da weder

Gleichheit

noch

Verschiedenheit

haltbar ist,

kann kein Bereich entstehen.

Waire Denken

aus den Dharmas,

so priife:

Was sind diese Dharmas?
Getrennt von

Form und Raum,
Bewegung und Ruhe,
Durchgang und Verstopfung,
Vereinigung und Trennung,
Entstehen und Vergehen —
ist da tiberhaupt etwas?

Gibt es dort nichts,

148



kann auch

kein Denken entstehen.
Ohne Gestalt

gibt es keinen Bereich.

Darum erkenne:

Geist,

Dharmas

und Denken

haben keinen Ort.

Alle drei

sind leer und triigerisch.

Sie sind

nicht aus Ursachen entstanden
und

nicht von sich selbst bestehend.”

Ananda fragte:

,Weltverehrter,

du hast stets gelehrt,

dass die Wandlungen der Welt
durch Bedingungen

und ihr Zusammenwirken entstehen.
Warum verwirfst du nun
sowohl
Ursache-und-Bedingung

als auch

Natur?

Ich verstehe

diese Bedeutung nicht.

Ich bitte dich

aus Mitgefiihl:

Offne den Wesen

149



den mittleren Weg,
das wahre Dharma
ohne Spiel der Begriffe.”

Der Buddha antwortete:

,,Du hast dich

von den begrenzten Wegen

der Horenden

und Einzelerwachten abgewandt
und suchst

das untibertreffliche Erwachen.
Darum offenbare ich dir jetzt

die hochste Wahrheit.

Warum aber

verstrickst du dich erneut

in weltliche Denkspiele

und irrtiimliche Kausalannahmen?

Du hast viel gehort,

doch gleichst jemandem,
der tiber Medizin spricht,
aber die echte Arznei
nicht erkennt,

wenn sie vor ihm liegt.
Das ist wahrlich
bedauernswert.

Hore nun

in aller Klarheit!

Ich werde dir

die Bedeutung offenlegen
und zugleich bewirken,
dass auch kiinftige
Ubende des Mahayana

150



die wahre Wirklichkeit
durchdringen.”

Ananda schwieg
und 6ffnete sich
der Weisung des Tathagata.

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du sagst,

dass die Wandlungen der Welt
aus dem Zusammenwirken

der vier Elemente hervorgehen.

Wenn die Wesenheit

der Elemente

nicht Vereinigung wire,
konnten sie

nicht miteinander wirken —
wie der Raum,

der sich

nicht mit Formen verbindet.

Wire ihre Wesenheit

aber Vereinigung,

dann wiren sie

reinem Wandel unterworfen:
Anfang und Ende

erzeugen einander,
Entstehen und Vergehen
reifSen nicht ab,

Geburt folgt auf Tod,

Tod auf Geburt -

wie ein kreisender Feuerring,
ohne Ruhepunkt.

151



So ist es:

Wasser

wird zu Eis,

Eis

wird wieder zu Wasser.”
Der Buddha sprach:

,,Sieh auf die Erde:
Grob erscheint sie
als feste Erde,

fein als Staub.
Verfeinerst du weiter
bis an die Grenze
des dufersten Staubes
und zerlegst ihn,

so zerfallt er

in Teile.

Zerlegst du weiter,
bleibt

nur Raum.

Ananda,

wenn Staub

durch Zerlegung

zu Raum wiirde,
dann miisste Raum
Form hervorbringen.

Du sagst,

durch Vereinigung
entstiinden

die Wandlungen der Welt.
Dann frage ich:

Wie viele Rdume

152



muiissten sich vereinen,
um einen einzigen
feinsten Staub zu bilden?
Ein solcher Staub
entsteht nicht

durch Vereinigung.

Und wenn Staub
durch Zerlegung

zu Raum wird,

wie viele Formen
miissten sich vereinen,
um Raum zu bilden?

Vereinigte Formen
bleiben Form,
vereinigter Raum

bleibt Raum.

Form lasst sich zerlegen,
Raum

lasst sich nicht vereinen.

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Form ihrer Natur nach

wahre Leerheit ist

und Leerheit ihrer Natur nach
wahre Form:

urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend.

Entsprechend dem Geist der Wesen
erscheint dies

153



im Mafs ihres Erkennens.

Durch karmische Gewohnheit
zeigt sich die Welt.

Die Menschen wissen dies nicht
und halten es

fur Ursache,

fiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

die Natur des Feuers

hat kein eigenes Selbst.

Sie zeigt sich

in Abhéngigkeit von Bedingungen.

Sieh in der Stadt:

Will man kochen,

nimmt man den Sonnenstein,
hilt ihn ins Licht

und entziindet Zunder.

Was man Vereinigung nennt,
ist wie diese Versammlung;:
Wir sind eine Gemeinschaft,

doch jeder
hat seinen eigenen Korper,

154



seine Herkunft,
seinen Namen.

Wenn Feuer

durch Vereinigung entstiinde,
sage mir:

Kommt es aus dem Spiegel?
Kommt es aus dem Zunder?
Oder kommt es von der Sonne?

Kame es von der Sonne,
muiisste alles,

was sie beriihrt,
verbrennen.

Kéme es aus dem Spiegel,
miisste der Spiegel
schmelzen.

Kame es aus dem Zunder,
brauchte es

kein Licht.

Betrachte es genau:

Der Spiegel

ist in der Hand,

die Sonne

steht am Himmel,

der Zunder

kommt aus der Erde.
Woher

kommt dann das Feuer?

Sonne und Spiegel
sind weder vereint
noch getrennt.
Feuer entsteht nicht

155



aus dem Nichts.

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Feuer seiner Natur nach

wahre Leerheit ist

und Leerheit ihrer Natur nach
wahres Feuer:

urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

entsprechend dem Geist der Wesen
erscheinend

im Maf3 ihres Erkennens.

Ananda,

wisse:

Halt man an einem Ort
einen Spiegel,

entsteht dort Feuer.

Hielte man Spiegel tiberall,
wiirde tiberall

Feuer erscheinen.

Wenn es iiberall erscheint,
hat es dann

einen Ort?

Durch karmische Gewohnheit
zeigt sich die Welt.

Die Menschen erkennen dies nicht
und halten es

fur Ursache,

fiir Bedingung

156



oder fur Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

die Natur des Wassers
ist nicht festgelegt.
FliefSen und Stillstand
sind ohne Bestdndigkeit.

In der Stadt

gibt es grofle Magier,

die mit Mitteln der Tauschung
die Essenz des Mondes suchen.
Bei hellem Vollmond

halten sie die Mondperle

und fangen Mondwasser.

Sag mir:

Kommt dieses Wasser
aus der Perle?
Kommt es

aus dem Raum?

Oder kommt es

vom Mond?

Kame es vom Mond,
muiisste alles,

157



was der Mond beriihrt,
Wasser hervorbringen.

Dann wire die Perle unnétig.
Geschieht dies nicht,

kommt das Wasser

nicht vom Mond.

Kame es aus der Perle,

miisste sie stindig Wasser geben.
Warum wartet man dann

auf den Vollmond?

Kéame es aus dem Raum,
wdre Wasser grenzenlos.
Alles wiirde

in Fluten versinken.

Wie konnte es dann
noch Wasser,

Land

und Luftraum geben?

Betrachte es genau:

Der Mond

steht am Himmel,

die Perle

wird in der Hand gehalten,
das Gefafs

steht bereit.

Von wo

fliest das Wasser

hierher?

Mond und Perle
sind weder vereint
noch getrennt.

158



Wasser entsteht nicht
grundlos.

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Wasser seiner Natur nach
wahre Leerheit ist

und Leerheit ihrer Natur nach
wahres Wasser:

urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

entsprechend dem Geist der Wesen
erscheinend

im Mafs ihres Erkennens.

Wo eine Perle gehalten wird,
tritt Wasser hervor.

Hielte man Perlen tiberall,
wiirde tiberall

Wasser erscheinen.

Wenn es tiberall erscheint,
hat es dann

einen Ort?

Durch karmische Gewohnheit
zeigt sich die Welt.

Die Menschen erkennen dies nicht
und halten es

fur Ursache,

tiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

159



sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

die Natur des Windes
hat keinen Korper.
Bewegung und Ruhe
sind ohne Bestdndigkeit.

Wenn du dein Gewand ordnest
und ein feiner Wind

das Gesicht eines Anderen bertiihrt,
sage mir:

Kommt dieser Wind

aus dem Gewand?

Aus dem Raum?

Oder aus dem Gesicht?

Nicht aus dem Gewand,
sonst wiirdest du

Wind tragen.

Nicht aus dem Raum,
sonst miisste er

immer wehen.

Nicht aus dem Gesicht,
sonst miisste er

dich selbst beriihren.

Betrachte es genau:
Die Bewegung ist bei dir,

160



das Gesicht ist dort,
der Raum ist still.

Von wo
kommt der Wind?

Wind und Raum
sind weder vereint
noch getrennt.
Wind entsteht nicht
grundlos.

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Wind seiner Natur nach

wahre Leerheit ist

und Leerheit ihrer Natur nach
wahrer Wind:

urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

entsprechend dem Geist der Wesen
erscheinend

im Mafs ihres Erkennens.

Eine geringe Bewegung

lasst Wind erscheinen.

Wiirde tiberall Bewegung sein,
erschiene tiberall Wind.

Wenn er tiberall erscheint,

hat er dann

einen Ort?

Durch karmische Gewohnheit
zeigt sich die Welt.

161



Die Menschen erkennen dies nicht
und halten es

ftir Ursache,

fiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

Raum hat keine Gestalt
und wird nur

durch Form sichtbar.

Hebt man Erde aus,
erscheint Raum.

Hebt man mehr aus,
erscheint mehr Raum.
Doch der Raum

wird nicht erzeugt.

Er kommt nicht aus der Erde,
nicht aus dem Graben
und nicht aus sich selbst.

Graben entfernt Erde.
Es bringt keinen Raum hervor.

Betrachte es genau:
Die Bewegung ist bei der Hand,

162



die Erde wird verlagert,
der Raum

wird nicht bewegt.

Von wo also

sollte er kommen?

Wenn die Natur des Raumes
von Ursprung an

rund und allgegenwaértig
unbeweglich ist,

dann wisse:

Erde,

Wasser,

Feuer

und Wind

sind nicht verschieden.

Sie sind

der Tathagata-Speicher,
urspriinglich

ohne Entstehen und Vergehen.

Ananda,

dein Geist erkennt dies nicht.
Betrachte den Raum:

Geht er hinaus?

Geht er hinein?

Oder weder noch?

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Erwachen seiner Natur nach
wahre Leerheit ist

und Leerheit ihrer Natur nach
wahres Erwachen:

163



urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

entsprechend dem Geist der Wesen
erscheinend

im Maf3 ihres Erkennens.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wie der Raum

eines einzelnen Brunnens
erscheint,

ohne erzeugt zu sein,

so ist auch

der Raum der zehn Richtungen:
vollstandig erfiillend,

ohne Grenze,

ohne Ort.

Entsprechend karmischer Gewohnheit
zeigt sich dies.

Die Menschen erkennen es nicht
und halten es

fur Ursache,

tiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

164



’

keine wirkliche Bedeutung.”
Der Buddha sprach:

,Ananda,

Sehen

ist kein Wissen an sich.
Es erscheint

mit Helligkeit
Dunkelheit

und Raum.

Am Morgen ist es hell,

am Abend dunkel.

Bei hellem Mond ist Licht,

bei dunklem Mond Finsternis.
Durch das Sehen

werden diese Unterschiede
erkannt.

Sag mir:

Ist dieses Sehen
eins

mit Helligkeit,
Dunkelheit

und Raum?

Oder ist es

nicht eins?

Oder zugleich
eins und nicht eins?
Oder verschieden?

Wire es eins

mit Helligkeit
oder Dunkelheit,
wiirde es

165



mit ihnen vergehen.
Wire es verschieden,
muiisste es

ohne sie bestehen —
doch dann wire es
nirgendwo auffindbar.

Trennst du Sehen

von Licht,

von Dunkelheit

und vom Raum,

bleibt nichts zurtick,

das man Sehen nennen konnte.

Priife es genau:
Helligkeit

kommt von der Sonne,
Dunkelheit

folgt dem Mond,
Durchldssigkeit
gehort zum Raum,
Schwere

zur Erde.

Von wo

kommt das Sehen?

Sehen

ist weder vereint
noch getrennt
von dem,

was erscheint.
Es entsteht nicht
grundlos.

Wenn Sehen,

166



Horen

und Erkennen

von Grund auf

rund und allgegenwirtig sind,
ohne Bewegung,

dann wisse:

Raum

und die bewegten

Erde,

Wasser,

Feuer

und Wind

heifsen gemeinsam

die sechs grofien Elemente.
In jhrer wahren Natur

sind sie vollkommen durchdringend,
alle

der Tathagata-Speicher,
nicht erzeugt,

ohne Entstehen

und ohne Vergehen.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du bist

im Gewohnten versunken
und erkennst nicht,

dass dein

Sehen,

Horen,

Gewahren

und Erkennen

von Grund auf

167



der Tathagata-Speicher sind.

Betrachte nun:

Sind Sehen

und Erkennen

entstanden

oder vergehend?

Sind sie

gleich

oder verschieden?

Oder sind sie

weder entstehend noch vergehend,
weder gleich noch verschieden?

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Sehen

und Erwachen

nicht zwei sind:

urspriinglich rein,

nicht erzeugt,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

entsprechend dem Geist der Wesen
erscheinend

im Maf3 ihres Erkennens.

So wie ein einziges Sehen

den gesamten Bereich des Dharma durchdringt,
so durchdringen

Horen,

Riechen,

Schmecken,

Beriihren

168



und Erkennen

in ihrem klaren Leuchten
die zehn Richtungen.

Wo sollte da

ein Ort sein?

Entsprechend karmischer Gewohnheit
erscheint dies.

Die Welt erkennt es nicht

und halt es

ftir Ursache,

tiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,
Bewusstsein

hat keinen Ursprung.
Es erscheint

im Zusammenspiel
von Sinn

und Erscheinung.

Dein Blick

umfasst die Versammlung
wie ein Spiegel,

doch das Bewusstsein

169



ordnet und benennt.

Sag mir:

Entsteht dieses Unterscheiden
aus dem Sehen?

Aus den Erscheinungen?

Aus dem Raum?

Oder ohne Ursache?

Entstiinde es aus dem Sehen,

gdbe es ohne Licht und Dunkelheit
kein Sehen.

Entstiinde es aus den Erscheinungen,
gdbe es ohne Sehen

keine Erscheinung.

Entstiinde es aus dem Raum,

gébe es

keine Unterscheidung.

Entstiinde es grundlos,
warum erkennst du
nicht alles zugleich?

Priife es genau:
Sehen ist klar,
Bewusstsein bewegt.
Beides ist

weder vereint

noch getrennt.

Dasselbe gilt
fur Horen,
Gewahren
und Erkennen.

Es darf kein Bewusstsein geben,

170



das grundlos entsteht.

Wenn Bewusstsein

keinen Ursprung hat,

SO wisse:

Das klare Unterscheiden

von Sehen, Horen, Gewahren und Erkennen
ist still,

vollstindig

und ohne Ort.

Zusammen mit

Raum

und Erde, Wasser, Feuer und Wind
heifden sie

die sieben grofien Elemente.

In ihrer wahren Natur

sind sie vollkommen durchdringend,
alle

der Tathagata-Speicher,

nicht erzeugt,

ohne Entstehen

und ohne Vergehen.

Ananda,

du erkennst nicht,

dass dieses Erkennen

von Grund auf

der Tathagata-Speicher ist.

Betrachte nun:

Ist Bewusstsein
gleich

oder verschieden?
Leer

171



oder vorhanden?
Oder weder noch?

Du erkennst nicht,

dass im Tathagata-Speicher
Bewusstsein

leuchtendes Erkennen ist

und Erwachen

wahres Bewusstsein:

klar,

still,

den ganzen Bereich des Dharma
durchdringend,

die zehn Richtungen umfassend —
wo sollte es da

einen Ort geben?

Entsprechend karmischer Gewohnheit
erscheint dies.

Die Welt erkennt es nicht

und halt es

fiir Ursache,

fiir Bedingung

oder fiir Natur.

Doch all dies

sind nur

Berechnungen

des unterscheidenden Geistes.
Es bleibt bei Worten

und besitzt

keine wirkliche Bedeutung.”

Da
erhielten Ananda

172



und die grofie Versammlung
durch die feine Unterweisung
des Tathagata

eine stille Offnung.

Korper und Geist
wurden weit
und ungehindert.

Jeder erkannte:

Der Geist
durchdringt

die zehn Richtungen.
Der Raum der Welt
war so klar,

wie ein Blatt

in der eigenen Hand.

Alles,

was in der Welt erscheint,
zeigt sich

als das wunderbar leuchtende
Urspriingliche.

Dessen Wesen

vollkommen ist

und die zehn Richtungen
umfasst.

Der von Vater und Mutter
geborene Korper

erschien nun

wie ein feines Staubkorn
im weiten Raum —

kaum vorhanden,

kaum nicht vorhanden.

173



Wie eine Blase

auf dem stillen Meer:
auftauchend

und vergehend,
ohne Halt.

So erkannten sie

klar und unmittelbar,

dass ihnen

der urspriingliche,
wunderbare Grund
gegenwartig geworden war,
bestandig

und unvergehend.

Sie verneigten sich
vor dem Tathagata,
falteten die Hande
und erfuhren
etwas,

das sie nie zuvor
erlebt hatten.

Vor dem Tathagata
stimmten sie
einen Lobvers an:

»Schau klar: ruhend, so ewig still und wahr,
Shurangama-Kraft — in der Welt so rar.

Sie 16scht den Wahn aus Aonen der Pein,
ohn Askese, der Dharmaleib stets rein.

Ich gelobe, Frucht zu tragn, ganz zu sein,
zahllos Wesen aus dem Leid zu befrein.
Mein tiefstes Herz den Welten weih ich ein,

174



s0 ist’s der Buddhas Gnade Dankesschrein.

Bitte, Lichtmeer, hor das Geliibde frei,

in triibe Welt will ich zuerst hinein.
Solang ein Wesen noch nicht Buddha sei,
trete ich nicht in das Nirvana ein.

Grofs ist dein Mut, dein Mitgefiihl, dein Schein,
beseitige letzte Zweit’l, mach mich rein.

Lass mich der hochsten Weisheit bald erfreun,
auf dem Dharma-Thron alle Welten saum.

Leerheitsbegriff vergeht, doch fest und fein,
bleibt das Vajra-Herz, das ewig will gedeihn.”

175



Rolle 4

Zu jener Zeit

trat Purna

aus der Versammlung hervor.
Er entblofste die rechte Schulter,
kniete nieder,

faltete die Hande

und sprach ehrfiirchtig:

,Grofimdchtiger Weltverehrter,
du hast den Wesen

die hochste Wahrheit

des Tathagata

weit und klar entfaltet.

Du sagst oft,

dass ich unter den Lehrern des Dharma
an erster Stelle stehe.

Doch nun,

da ich deinen feinsinnigen,
wunderbaren Klang des Dharma hoére,
ist es,

als lausche ein Tauber

dem Summen einer Miicke

aus grofier Entfernung;:

Nicht einmal Sehen ist moglich —

wie sollte Horen gelingen?

Obwohl du die Lehre klar dargelegt hast,
ist mir ihr letzter Sinn

noch nicht vollig ohne Zweifel
gegenwartig.

Weltverehrter,

176



Ananda hat Einsicht gewonnen,

doch seine Gewohnheiten

sind noch nicht erschopft.

Und selbst wir hier,

die wir die Ausfliisse iiberwunden haben,
verharren beim Horen

deiner Lehre

noch in Zdgern,

Zweifel und innerer Bewegung.

Wenn aber

alle Wurzeln,

alle Erscheinungen,

alle Skandhas,

Bereiche

und Elemente

nichts anderes sind

als der Tathagata-Speicher

in seiner reinen,

nicht erzeugten Grundnatur —
wie entstehen dann plétzlich
Berge,

Fliisse

und die grofse Erde

als bedingte Formen,

die sich fortwahrend wandeln
und immer neu beginnen?

Du hast gelehrt,

dass Erde,

Wasser,

Feuer

und Wind

in ihrer Wesensnatur

177



rundum durchdringend,

den gesamten Bereich des Dharma umfassend,
klar,

still

und bestidndig sind.

Wenn die Natur der Erde

uberall ist,

wie kann sie Wasser tragen?

Wenn die Natur des Wassers

uberall ist,

wie kann Feuer entstehen?

Und wie konnen Wasser und Feuer
zugleich

den Raum durchdringen,

ohne sich gegenseitig zu vernichten?

Die Erdnatur ist hemmend,

die Natur des Raumes ist offen.

Wie konnen beide

zugleich

den gesamten Bereich des Dharma erfiillen?

Ich sehe nicht,

wohin diese Bedeutung weist.

Moge der Weltverehrte

sein grofies Mitgefiihl ausstromen,

die Wolken meiner Verblendung 6ffnen
und ebenso

die der grofien Versammlung.”

Nachdem er gesprochen hatte,
warf er sich vollstandig zu Boden
und begehrte in tiefer Ehrfurcht
die hochste,

178



mitfiihlende Weisung
des Buddha.

Zu jener Zeit

sprach der Weltverehrte
zu Purna

und zu den

vollendeten Arhats

der Versammlung;:

,JHeute

verkiindet der Tathagata

fiir diese gesamte Versammlung
die hochste Bedeutung

innerhalb der hochsten Bedeutung;:
das wahrhaftige

Wesen, des hochsten Prinzips.

Damit sollen

die festgelegten Horenden

und alle Arhats,

die die zwei Leerheiten

noch nicht vollstandig verwirklicht
und sich dem Grofien Fahrzeug zugewandt haben,
allesamt

das eine Fahrzeug

der stillen Erl6schung

als Wirkungsraum erlangen

und den wahren Ort

rechter Ubung

in der Einsamkeit betreten.

Hore nun aufmerksam!
Ich werde es dir darlegen.”

179



Purna

und die Versammlung

nahmen den Klang des Dharma
in Ehrfurcht an

und horten schweigend zu.

Der Buddha sprach:

,Purna,

du fragst:

,Rein

und urspriinglich nicht erzeugt -
wie entstehen dann plétzlich
Berge,

Fliisse

und die grofse Erde?’

Hast du nicht immer gehort,
wie der Buddha sagt:

,Das Wesen des Erwachens
ist wundersame Klarheit,
das urspriingliche Erwachen
ist klare Wunderbarkeit.”?”

Purna antwortete:

,Ja, Weltverehrter.

Ich habe diese Bedeutung
immer wieder

vom Buddha gehort.”

Der Buddha fragte:

Du gebrauchst die Begriffe
"Erwachen’” und "Klarheit'.
Bezeichnet man

mit 'Erwachen’

180



ein Klarsein,

das zum Wesen

selbst gehort?

Oder nennt man es
’Klarheit des Erwachens’,
weil das Erwachen

an sich nicht klar ist?

Purna erwiderte:

,Wenn das Nicht-Klare
,Erwachen’genannt wiirde,
gdbe es nichts,

was klar sein konnte.”

Der Buddha sprach:

,Wenn es nichts gibt,
das klar ist,

gibt es kein

,klares Erwachen’.

Wo es ein 'Etwas’ gibt,
ist es nicht das Erwachen;
wo es nichts gibt,

kann keine Klarheit sein.
Doch ein Erwachen,

das nicht klar ist,

ist nicht

das stille,

klare Wesen

des Urspriinglichen.

Das Wesen des Erwachens
ist von sich aus klar.

Doch durch Verblendung
wird es

181



zu klarem Erwachen’gemacht.

Erwachen

wird nicht erkannt,

ist kein Objekt.

Doch aus Klarheit

wird ein Objekt gemacht;
sobald ein Objekt

gesetzt ist,

entsteht

deine tduschende Fahigkeit
des Erkennens.

Wo weder Gleichheit

noch Verschiedenheit ist,
entsteht plotzlich
Verschiedenheit.

Daran gemessen

entsteht Gleichheit.

Aus Gleichheit und Verschiedenheit
wird gegenseitige Bestimmung,
und daraus wiederum

der Zustand

von ,weder gleich

noch verschieden’.

Diese Unruhe

bedingt sich selbst.
Aus Erschopfung

wird Verdichtung;

aus Verdichtung
entstehen Verstrickung
und Leid.

Bewegung

182



erscheint als Welt,
Ruhe

als Raum.

Raum gilt als gleich,
Welt als verschieden.

Dieses ,weder gleich
noch verschieden’

ist bedingt wirkendes
Geschehen.

Erwachte Klarheit
und getriibter Raum
bedingen einander -
und geraten ins Schwingen:
so entsteht

das Windrad,

das die Welt tragt.

Die Bewegung des Raumes
speist fortwdhrend die Unruhe;
aus verdichtender Klarheit
entsteht Widerstand.

Was als Gold

und Kostbarkeit erscheint,
entsteht,

weil sich verdichtete Klarheit
festsetzt;

so tragt das Goldrad

die Lander.

Die Bewegung der Klarheit
erzeugt den Wind;

Wind und Festigkeit
reiben einander:

183



Feuer erscheint
als Wandlung.

Aus kostbarer Klarheit
entsteht Befeuchtung;
Feuer steigt auf,

Wasser entsteht
und erfiillt die Welt.

Feuer steigt,

Wasser sinkt;

ihr Zusammenwirken
bringt Substanz hervor.
Feuchtigkeit wird Meer,
Trockenheit wird Land.

Darum brennt im Meer
verborgenes Feuer,
und auf dem Land
fliefen die Fliisse.

Wo Wasser dem Feuer unterliegt,
entstehen Berge.

Darum schlagen Steine Funken
und werden geschmolzen

zu Wasser.

Wo Erde dem Wasser unterliegt,
entstehen Pflanzen.

Darum werden Wilder

durch Feuer zu Erde

und durch Pressen

zu Wasser.

So entstehen die Welten
aus wechselseitiger Tauschung,

184



die einander

als Samen dienen.

Aus diesen Bedingungen
setzt sich die Welt fort.”

Der Buddha sprach:

,Weiter, Purna:

Die Verblendung der Klarheit
kommt nicht von aufSen.

Ihr Fehler liegt darin,

dass Erwachen

zu Klarheit gemacht wird.

Sobald ein Falsches
als Objekt entsteht,
bleibt diese Klarheit
in den Grenzen

ihres eigenen Prinzips
und verliert den
Zugang zur Wahrheit.

Darum reicht

Horen nur bis zum Klang,
Sehen nur bis zur Form.
Form,

Geruch,

Geschmack,

Beriihrung

und die tibrigen Sinnesfelder
verfestigen sich

als Tauschung.

So werden
Sehen,
Erwachen,

185



Horen
und Wissen
auseinandergezogen.

Gleichartige Wirkungen
verstricken sich;
Begegnung und Trennung
werden zu Wandlung.
Aus Sehen und Klarheit
entsteht Form,

aus Klarheit und Sehen
entstehen Vorstellungen.

Verschiedene Sicht

wird zu Abwehr,

gleiche Vorstellung

zu Anziehung.

Flielende Anziehung

wird zum Samen,
aufgenommene Vorstellung
wird zum Leib.

Begegnung ldsst Entstehen aufkommen,
Anziehung zieht Gleiches an;

so formen sich

durch Ursachen und Bedingungen

die Stadien des Werdens.

Geburt aus Leib,
Ei,

Feuchtigkeit
oder Wandlung
folgt jeweils
ihrer Bedingung.

Vorstellung gebiert das Ei,

186



Gefiihl den Leib,
Beriihrung die Feuchtigkeit,
Trennung die Wandlung.

Gefiihl,

Vorstellung,

Vereinigung

und Trennung

wandeln sich fortwahrend,;

alle empfangenen Wirkungen
folgen ihrem Steigen und Sinken.

So setzt sich
das Dasein der Wesen
ununterbrochen fort.”

Der Buddha sprach:

,Purna,

wo Vorstellung
und Begehren

sich verkniipfen,
kann Begehren sich nicht 16sen.
So entstehen
Eltern,

Kinder

und Nachkommen
ohne Ende.

Dies alles hat
lustvolle Begierde
zum Ursprung.

Wo Begierde

sich selbst ndhrt

und nicht zur Ruhe kommt,
verschlingen sich

187



die Wesen der Welt

je nach Starke ihrer Krifte:
Ei-,

Feucht-,

Leib-

und Wandlungsgeborene.
Dies alles

hat Totungslust

zum Ursprung.

Der Mensch isst das Schaf,
das Schaf stirbt

und wird Mensch;

der Mensch stirbt

und wird Schaf.

So geht es weiter,

Leben um Leben,

Sterben um Sterben,

sie ndhren sich gegenseitig.
Schwere Taten

entstehen gemeinsam

und reichen

bis in fernste Zeiten.

Dies alles

hat anmafsende Gier

zum Ursprung.

Du nimmst mir mein Leben,

ich fordere meine Schuld zurtick.
So bleiben sie

tiber unzdhlige Zeiten

im Kreislauf von Geburt und Tod.

Du begehrst mein Inneres,

188



ich hdnge an deiner Gestalt.
So bleiben sie

tiber unzéhlige Zeiten

in Bindung verstrickt.

Toten,

Nehmen

und Begehren

sind die drei Wurzeln.
Aus ihnen

setzen sich

Tat und Wirkung
unaufhorlich fort.

Purna,

diese drei verkehrten Kontinuitdten
entspringen alle

der klar wissenden Natur

des Erwachens:

weil Wissen

Erscheinungen hervorbringt

und aus triigerischer Wahrnehmung entsteht.

So wandeln sich

Berge,

Fliisse

und die grofse Erde,

alle bedingten Formen,

in fortlaufender Abfolge —
aus Tduschung

endend

und erneut beginnend.”

Purna sprach:

,Wenn das wunderbare Erwachen

189



in seinem Wesen

urspriinglich klare Wunderbarkeit ist
und mit dem Erwachen des Buddha
weder mehr

noch weniger wird,

wie kdnnen dann

ohne jede Gestalt

plotzlich

Berge,

Fliisse

und die grofse Erde

als bedingte Formen erscheinen?

Und wenn der Tathagata

die wunderbare,

leere Klarheit des Erwachens
verwirklicht hat -

wann sollten dann

die gewohnheitsméfiigen Verstrickungen
der Welt

je wieder entstehen?”

Der Buddha sagte:

,Purna,

es ist wie mit einem Menschen,
der sich verirrt

und in einer Siedlung

Stiden fiir Norden halt.
Entsteht diese Verirrung

aus der Verirrung selbst?

Oder entsteht sie

aus dem Erwachen?”

Purna antwortete:

190



,Eine solche Verirrung

entsteht weder aus Verirrung

noch aus Erwachen.

Denn Verirrung

hat keinen eigenen Grund -

wie sollte sie aus sich selbst entstehen?
Und Erwachen

bringt keine Verirrung hervor —

wie sollte sie aus Erwachen entstehen?”

Der Buddha sprach:

,Wenn dieser Mensch
gerade verwirrt ist

und plétzlich

ein Erwachter kommt,
der ihm den Weg zeigt -
Purna,

wie ist es dann?

Wird dieser Mensch,
auch wenn er zuvor verwirrt war,
in derselben Siedlung
erneut verwirrt werden?”

Purna sagte:
,,Nein, Weltverehrter.”
Der Buddha sprach:

,Purna,

so ist es auch

bei allen Tathagatas
der zehn Richtungen.

Diese Verirrung
hat keinen Ursprung;

191



ihr Wesen ist

gdanzlich leer.
Urspriinglich

gab es keine Verirrung -
es scheint nur so,

als gdbe es

Verirrung und Erwachen.
Sobald Erwachen

die Verirrung erkennt,
erlischt sie;

Erwachen selbst

bringt keine Verirrung hervor.

Es ist wie bei einem Menschen,
der durch eine Augenkrankheit
Blumen

im leeren Raum sieht.

Heilt die Krankheit,
verschwinden

die Blumen im Raum.

Wenn nun jemand

an dem Ort im leeren Raum,

wo die Blumen verschwunden sind,
darauf wartet,

dass sie wieder erscheinen —

ist das weise

oder toricht?”

Purna antwortete:

,Der Raum

hat niemals Blumen.
Durch falsches Sehen
entsteht der

192



Schein von Entstehen und Vergehen.
Schon das Sehen

der Blumen im Raum

ist verkehrt;

sie wieder erscheinen lassen

zu wollen,

ist reiner Wahn.

Wie konnte man

einen solchen Menschen

noch weise oder toricht nennen?”

Der Buddha sprach:

,,50 wie du es selbst verstanden hast,
warum fragst du dann:

,Wenn Buddhas

die erwachte Klarheit der Leere
verwirklicht haben,

wann sollten dann

Berge,

Fliisse

und die grofse Erde

wieder entstehen?’

Es ist wie bei Gold,

das aus Erz geldutert wurde:
Ist es einmal rein,

wird es nie wieder unrein.

Oder wie bei Holz,

das zu Asche geworden ist:
Es wird niemals

wieder zu Holz.

So ist es auch
mit dem Erwachen,

193



dem Nirvana
der Buddhas.”

Der Buddha sprach:

,JPurna,

du fragst:

Wenn Erde, Wasser, Feuer und Wind

in ihrer Grundnatur

rundum durchdringend

und den Bereich des Dharma allumfassend sind,
warum vernichten sich

Wasser und Feuer nicht?

Und wenn Raum und grofie Erde

beide den Bereich des Dharma erfiillen,
wie konnen sie einander aufnehmen?

Sieh den Raum:
Er ist nicht die Formen,
und doch weist er Formen nicht zuriick.

Der grofie Raum

scheint hell,

wenn die Sonne scheint,
dunkel,

wenn Wolken sich sammeln,
bewegt,

wenn Wind weht,

klar,

wenn es aufklart,

triib,

wenn sich Dunst verdichtet,
dunstig,

wenn Staub sich sammelt,
spiegelnd,

194



wenn Wasser sich klart.

Sind diese Erscheinungen
aus den Bedingungen entstanden?
Oder sind sie im Raum?

Wenn sie aus den Bedingungen entstanden,
miisste beim Sonnenschein

alles Sonnenhelligkeit sein

und die zehn Richtungen

miissten eine einzige Sonnenfarbe tragen.
Warum sieht man dann

im Raum

noch die runde Sonne?

Wenn es Raum-Helligkeit wire,
miisste Raum sich selbst erleuchten.
Warum gibt es dann

bei Nacht,

Wolken und Nebel

kein eigenes Leuchten?

Wisse:

Diese Helligkeit

ist weder Sonne noch Raum,
und doch nicht getrennt
von Sonne und Raum.

An Erscheinungen zu haften
ist von Anfang an verfehlt:
Nichts lasst sich

fest benennen.

Es ist,

als wolle man

aus Raumblumen
Raumfriichte machen.

195



Wie kénnte man dann
nach Unvereinbarkeit fragen?

Sieh das Wesentliche:

Es ist urspriinglich wahr -

wunderbar, ohne vorgestelltes Erwachen oder Klarheit.
Der urspriingliche Grund

war nie Wasser, nie Feuer.

Wie konntest du dann

von Nicht-Aufnahme sprechen?

Wahre, wunderbare Erwachens-Klarheit
ist ebenso:

Weil du Raum und Klarheit annimmst,
erscheint Raum.

Wenn Erde, Wasser, Feuer, Wind

jeweils aufleuchten,

erscheinen sie jeweils.

Wenn sie gemeinsam aufleuchten,
erscheinen sie gemeinsam.

Wie zeigt sich das?

Wie die Sonne im Wasser:
Zwei Menschen

sehen die Sonne im Wasser.
Geht einer nach Osten,
einer nach Westen,

scheint jedem

eine Sonne zu folgen.

Es gab nie

einen festen Mafspunkt.

Darum verstricke dich nicht
in die Frage:
,Eine Sonne — wie konnen zwei gehen?

196



Zwei Sonnen — wie kann eine erscheinen?’

Es ist nur
kreisende Tauschung,
ohne Halt.”

Der Buddha sprach:

,,Purna,

du lasst

Form und Leere

einander bekdmpfen

im Tathagata-Speicher.

Doch der Tathagata-Speicher
erscheint als Form

und als Leere

und durchdringt

den gesamten Bereich des Dharma.
Darum gibt es darin
Windbewegung,
Raumklarheit,

Sonnenlicht
und Wolkendunkel.

Die Wesen

sind verwirrt,

wenden sich vom Erwachen ab
und haften am Staub;

so entstehen

Verstrickung

und Welt.

Ich aber

halte nicht am Entstehen
und nicht am Vergehen fest
und verbinde dies

197



mit dem Tathagata-Speicher.

Der Tathagata-Speicher

ist nur

wunderbares Erwachen,

das alles durchleuchtet.

Darum gilt:

Eines ist unermesslich,
Unermessliches ist eines;

im Kleinen erscheint das Grofle,
im Grofsen das Kleine.

Der Ort des Erwachens

ist unbewegt

und doch tiberall;

der Koérper umfasst

den grenzenlosen Raum;

auf einer Haarspitze

erscheint ein reines Buddha-Land,
in einem Staubkorn

dreht sich das grofie Dharma-Rad.

Wenn Staub vergeht

und Erwachen gegenwirtig ist,
entfaltet sich

die wahre,

wunderbare
Erwachens-Wirklichkeit.”

Der Buddha sprach:

,Der Tathagata-Speicher
ist von Grund auf

die vollkommen runde,
wunderbare Mitte.

Er ist

198



nicht Grund
und nicht Raum,
nicht Erde,

nicht Wasser,
nicht Wind,
nicht Feuer.

Erist

nicht Auge,
nicht Ohr,
nicht Nase,
nicht Zunge,
nicht Korper,
nicht Geist;
nicht Form,
nicht Klang,
nicht Duft,
nicht Geschmack,

nicht Beriihrung,
nicht Gedanke.

Erist

nicht Bewusstsein,

nicht Nicht-Bewusstsein,

nicht deren Anfang

und nicht deren Ende;

nicht Altern,

nicht Tod,

nicht das Ende von Altern und Tod.

Er ist

nicht Leiden,
nicht Ursache,
nicht Erlésung,

199



nicht Weg;
nicht Wissen
und nicht Erlangen.

Er ist

nicht Freigebigkeit,
nicht Sittlichkeit,
nicht Tatkraft,
nicht Geduld,
nicht Versenkung,
nicht Weisheit,
nicht Vollkommenheit,
nicht Buddha,
nicht Erwachter,
nicht Nirvana;
nicht bestandig,
nicht freudvoll,
nicht Selbst,

nicht rein.

Weil er all dies
nicht ist,

liegt er jenseits

von weltlich

und aufSerweltlich.”

Der Buddha sprach:

,Gerade der Tathagata-Speicher
ist urspriinglich

das wunderbar Leuchtende.

Er ist

Grund

und Raum,

Erde,

200



Wasser,
Wind
und Feuer.

Er ist

Sinnesorgane

und Sinnesobjekte,
Bewusstsein

und Nicht-Bewusstsein,
Geburt

und Vergehen,

Leiden

und Befreiung.

Er ist
Freigebigkeit,
Sittlichkeit,
Tatkraft,
Geduld,
Versenkung,
Weisheit,

und Vollkommenbheit,
Buddha

und Nirvana,
Welt

und Uber-Welt.

Doch dieses
urspriinglich Leuchtende
liegt jenseits von

,ist’

und ,ist nicht’;

er ist

und ist zugleich

201



nicht festzulegen.

Wie konnten Wesen

mit ihrem Wissen

Bodhi ermessen?

Wie koénnte Sprache

die Buddha-Erkenntnis fassen?

Es ist wie bei einem Instrument:
Alle Kldange sind da,

doch ohne

die lebendige Beriihrung

bleibt es stumm.

So ist es auch

bei euch.

Das kostbare Erwachen
ist in jedem vollstandig.
Doch sobald ihr

den Geist erhebt,
entsteht Verstrickung.
Weil ihr den hochsten Weg
nicht entschlossen sucht,
begniigt ihr euch

mit dem Kleinen.”

Purna sprach:

,,Im kostbaren Erwachen,
in runder Klarheit,

im wahren,
wunderbaren

und reinen Erleben

sind der Buddha und ich
nicht zwei

und vollstandig.

202



Doch seit anfangsloser Zeit

bin ich in falsche Vorstellungen verstrickt
und habe lange

im Kreislauf verweilt.

Auch jetzt,

da ich den heiligen Pfad betreten habe,
ist es noch nicht endgiiltig.

Weltverehrter,

bei dir

sind alle Tauschungen
vollstdndig erloschen,

allein das wunderbar Wahre
und Bestdndige bleibt.

Ich frage:

Warum haben alle Wesen
Tauschung,

verdecken damit

das wunderbare Leuchten
und geraten

in dieses Hinabsinken?”

Der Buddha antwortete:

,Du hast Zweifel gelost,
doch nicht alle Verwirrung ist beendet.

Ich frage dich nun
mit etwas,
das jedem bekannt ist:

In der Stadt Sravasti
gab es einen Mann,

namens Yajnadatta,

der eines Morgens

203



in einen Spiegel blickte,

Gefallen an seinem Spiegelbild fand,
aber dartiber zornig wurde,

dass er seinen eigenen Kopf

nicht sehen konnte,

ihn fiir ein Trugwesen hielt

und ohne Grund

wahnsinnig davonlief.

Was meinst du:
Warum wurde dieser Mensch
ohne Ursache wahnsinnig?”

Purna sagte:

,,Der Geist dieses Menschen
war verwirrt —
es gab keinen anderen Grund.”

Der Buddha sprach:

,Das wunderbare Erwachen
ist von sich aus

rund und klar.

Nennt man es

Verblendung,

wie konnte es

eine Ursache haben?

Hatte es eine Ursache,

wire es keine Verblendung.

Verirrung

vermehrt sich

durch Verirrung;

aus Tauschung

hauft sich Tauschung

204



tiber unzdhlige Zeiten.

Doch selbst wenn sie

offengelegt wird,

gibt es nichts,

zu dem man zuriickkehren miisste.

Tauschung

hat keine Ursache,

keinen Halt,

kein Entstehen.

Wo nichts entsteht,

gibt es nichts,

was vernichtet werden miisste.

Wer Bodhi verwirklicht,
ist wie jemand,

der aus einem Traum erwacht
und davon erzéahlt.

Mit welchem Grund
konnte man
Traumdinge

an sich nehmen?

Erst recht,

wenn sie

nie wirklich da waren.

Wie bei dem Mann,

der vor seinem eigenen Kopf davonlief:
Als der Wahnsinn endete,

war nichts

neu hinzugekommen.

Und selbst wenn er

nicht geendet hétte,

war nichts

205



verloren.

Purna,

so ist die Natur
der Tauschung:
grundlos.

Folge nur nicht

den Unterscheidungen
von Welt,

karmischer Wirkung
und Wesen —

den drei Fortsetzungen.
Wenn diese drei

nicht gendhrt werden,
hort der Wahnsinn

von selbst auf.

Dieses Aufhoren

ist Bodhi.

Das klare,

reine Leuchtende
durchdringt alles

und gehort niemandem.
Warum also

mit Miihe

nach etwas streben,

das nie gefehlt hat?”

Der Buddha sprach:

,,Es ist wie bei einem Menschen,
der in seinem eigenen Gewand
ein kostbares Juwel tragt

und es nicht weifs.

Er lebt in Armut,

206



zieht in fremde Lander
und bittet um Nahrung.
Doch das Juwel

ist nie verloren gegangen.

Erst als ein Weiser

ihn darauf hinweist,
erfiullen sich seine Wiinsche,
und er erlangt Reichtum.
Dann erkennt er:

Dieses Juwel

kam nie von aufden.”

Da erhob sich Ananda,
verneigte sich tief
und sprach:

,Weltverehrter,

du hast gelehrt,

dass mit dem Aufhoren

von To6ten,

Nehmen

und Begehren

die Ursachen des Leidens enden;
dass der Wahnsinn

im Geist von selbst aufhort;

dass dieses Aufhoren

Bodhi ist

und nicht von aufien erlangt wird.

Doch ich habe

durch das Verstandnis

von Ursachen und Bedingungen
Einsicht gewonnen.

Und auch grofde Schiiler

207



haben auf diesem Weg
die Ausfliisse beendet.

Wenn Bodhi

nicht aus Ursachen und Bedingungen entsteht,
wiirden dann nicht

die Lehren vom blof$ Natiirlichen

zur hochsten Wahrheit?

Ich bitte dich,
unsere Verwirrung
zu Offnen.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Wie bei Yajnadatta:

Wenn der Wahnsinn,

der sich aus Ursachen und Bedingungen néhrt,
aufhort,

tritt das Nicht-Wahnsinnige

von selbst hervor.

Damit stofsen

Ursache und Bedingung
und auch

die Idee des Nattirlichen
an ihre Grenze.

Ananda,

der Kopf Yajnadattas

war von Anfang an so, wie er ist.
Warum sollte er

aus Ursachen und Bedingungen
in Angst vor seinem eigenen Kopf
davonlaufen?

Wenn der Kopf

208



durch Ursachen wahnsinnig geworden wire,
hétte er

durch Ursachen auch verloren gehen miissen.
Doch nichts ging verloren;

nur grundlose Angst

trat auf.

Wenn Wahnsinn

von Natur aus da gewesen wire,
WO war ef,

bevor er ausbrach?

Wenn Nicht-Wahnsinn

die natiirliche Verfassung ist,
warum dann

das wahnsinnige Davonlaufen?

Sobald man erkennt,

dass der Kopf nie verloren war

und das Davonlaufen nur Verkennung war,
werden sowohl

Ursache

als auch Nattirlichkeit

zu bloflem Gedankenspiel.”

Der Buddha sprach:

,Darum sage ich:

Wenn die drei Bedingungen enden,
ist dies die Bodhi-Soheit.

Wenn die Bodhi-Soheit aufscheint,
erlischt der Geist

von Entstehen und Vergehen.

Doch auch dies
gehort noch
zum Bereich des Entstehenden.

209



Wenn Entstehen und Vergehen
vollstindig enden,

zeigt sich

der Weg ohne Tun.

Spricht man von Nattirlichkeit,
so gilt:

Bringt Nattirlichkeit

einen Geist hervor,

so gehort auch dies

noch zum Entstehenden.

Was jenseits

von Entstehen und Vergehen ist,
erst das

nennt man natiirlich.

Wie in der Welt
Erscheinungen

durch Vermischung

als Einheit erscheinen,
nennt man dies
Zusammenfiigung.
Was nicht vermischt ist,
nennt man

das Urspriingliche.

Doch das Urspriingliche

ist nicht einfach ,natiirlich’,

und Zusammenfiigung

ist nicht wirklich ,zusammengefiigt’.
Nattirlichkeit

und Zusammenfiigung

werden beide verlassen;

auch das Verlassen

210



ist kein Halt.

Erst dies

ist die Lehre

ohne Spiel und ohne Streit.”

Der Buddha sprach:

,Bodhi und Nirvana
liegen nicht nahe

fur den,

der sie

durch kalpa-lange Anstrengung
oder blofdes Lernen
erreichen will.

Selbst wenn du

die Lehren aller Buddhas
auswendig bewahrtest,
wiirde dies

nur weiteres Spiel

der Gedanken nihren.

Auch du, Ananda,

den man den Ersten

unter den Vielhorenden nennt,
konntest dich

durch all dieses Wissen

nicht vor Verstrickung schiitzen.
Erst als das Feuer der Begierde
durch die Kraft des Dharma
erloschte,

wurde Befreiung moglich.

Sieh Matangi:
Einst lebte sie
in der Bindung der Begierde.

211



Doch als das Verlangen

durch die Kraft des Mantras

zur Ruhe kam,

versiegte der Strom der Anhaftung,
und Befreiung wurde wirklich.

Im Dharma

wird sie nun

als Bhikshuni der Wesens-Reinheit
genannt.

Und sieh Yasodhara,

die Mutter Rahulas:

Auch sie erkannte

die Ursachen fritherer Leben
und wusste,

dass Anhaftung

tiber viele Existenzen hinweg
Leiden hervorbringt.

Durch eine einzige,
durchdringende Regung
ausflussloser Ubung
konnten einige

die Fesseln abstreifen,
andere

eine Verheiflung empfangen.

Darum sage ich:

Ein einziger Tag
ausflussloser Ubung,
fern von Anhaftung
und Abneigung,

wiegt mehr

als Kalpas

des blofien Bewahrens.

212



Was verloren ging,
war nicht Reinheit,
sondern Klarheit.

Was sich 10ste,

war nicht etwas Neues,

sondern das Alte,
das band.

Warum also

tauschst du dich selbst

und bleibst

beim blofsen Horen stehen?”

Ananda

und die grofie Versammlung
horten die Worte des Buddha.
Zweifel 16sten sich,

und ein tiefes Verstehen

ging auf.

Korper und Sinn

wurden leicht und still,

wie nie zuvor.

Unter Tranen
verneigte sich Ananda,
kniete lange

und sprach:

,Grofies Mitgefiihl,

reiner Schatz!

Du hast mein Inneres gedffnet

und die Versunkenen

aus dem Meer des Leidens gefiihrt.

Auch wenn ich nun weifs,
dass der Tathagata-Speicher

213



alles durchdringt

und die reinen Erwachensreiche tragt,
zeigst du mir doch,

dass blofles Wissen

nicht gentigt.

Ich gleiche einem Reisenden,

dem ein prachtiges Haus geschenkt wird.
Auch wenn es ihm gehort,

muss er

durch das Tor eintreten.

Ich bitte dich:

Zeige uns,

die wir noch im Dunkel stehen,

wie wir

das Kleine loslassen,

den urspriinglichen Pfad gehen,

frithere Anhaftungen zur Ruhe bringen

und

in die Buddha-Erkenntnis eintreten konnen.”

Nachdem er gesprochen hatte,
warf er sich nieder.

Die Versammlung

verharrte gesammelt

und wartete

auf die Antwort des Buddha.

Da erbarmte sich der Buddha
der Versammlung;:

der Still-Erkennenden,

der Horenden

und der kiinftigen Menschen
in Zeiten der Verfinsterung.

214



Um ihnen

die Bodhi-Soheit zu eroffnen
und den stillen,
wunderbaren Weg

des hochsten Fahrzeugs
zuganglich zu machen,
sprach er:

,Wenn ihr

entschlossen

nicht mehr verfehlen wollt
und im stillen Samadhi

des Erwachens

nicht ermuidet,

dann miisst ihr

zuerst

zwei entscheidende Punkte
des anfanglichen Erwachens
klar sehen.

Welche sind
diese zwei
entscheidenden Punkte?”

Der Buddha sprach:

,Ananda,
die erste
entscheidende Klarung ist diese:

Wenn ihr

den begrenzten Weg aufgeben,

den weiten Weg gehen

und in die Erkenntnis der Buddhas eintreten wollt,
dann priift genau,

ob das,

215



womit ihr beginnt,
mit dem tibereinstimmt,
was ihr sucht.

Wenn ihr

mit dem Geist

von Entstehen und Vergehen tibt
und damit

das Ungeborene

und Unvergéngliche sucht,

kann dies nicht gelingen.

Schaut auf die Welt:
Alles,

was gemacht ist,
verdandert sich

und vergeht.

Doch der Raum
wird nie zerstort,
weil er

nicht gemacht ist.

So ist auch euer Korper:
Festes als Erde,
Feuchtes als Wasser,
Wairme als Feuer,
Bewegung als Wind.
Durch diese Verstrickungen
zersplittert sich

das stille,

runde Erwachen

in Sehen,

Horen,

Fiihlen

216



und Denken

und erscheint

als fiinf Schichten
der Triibung.

Stellt euch

klares Wasser vor.

Staub

macht es triub.

Nicht,

weil Wasser schlecht wire,
sondern weil

etwas Fremdes
hineingerat.

So entstehen
auch eure Triitbungen.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

du siehst den Raum

als allgegenwirtig,

doch Raum und Wahrnehmen
sind dabei

nicht klar unterschieden.
Raum hat keinen Korper,
Wahrnehmen kein Erwachen;
beides vermischt

erzeugt Tauschung.

Dies ist

die erste Triibung;:

die Triibung der Zeit.

Dein Korper
ist aus den vier Elementen gebildet.

217



Dadurch werden
Sehen,

Horen,

Fiihlen

und Denken
verfestigt,

wiahrend die Elemente
das Erkennen

standig bewegen.
Diese Vermischung
erzeugt Tauschung.
Dies ist

die zweite Triibung:
die Triibung des Sehens.

Im Geist

wirken Erinnern
und Wissen;

so erscheinen

die Sinnesobjekte.
Ohne Objekte
keine Erscheinung,
ohne Erkennen
keine Bestimmung;
beides vermischt
erzeugt Tauschung.
Dies ist

die dritte Triibung;:
die Triibung der Verstrickung.

Tag und Nacht
entsteht und vergeht
unaufhorlich;

das Erkennen

218



will bleiben,

das Wirken

wandert weiter.

Diese Vermischung
erzeugt Tauschung.
Dies ist

die vierte Triibung:

die Triibung der Wesen.

Sehen und Horen

sind urspriinglich nicht getrennt;
durch die Vielzahl

der Eindriicke

entsteht Verschiedenheit.
In jhrem Grund

sind sie verbunden,

in ihrer Anwendung
stehen sie gegeneinander;
Mafs und Unterscheidung
gehen verloren.

Diese Vermischung
erzeugt Tauschung.

Dies ist

die ftinfte Triibung:

die Triibung des Lebens.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn Sehen,

Horen,

Fiihlen

und Erkennen

wirklich iibereinstimmen sollen

219



mit dem,

was bei den Buddhas

bestandig,

frei,

nicht-haftend

und rein ist,

dann beginne

an der Wurzel von Geburt und Tod.

Stiitze dich

auf das,

was nicht entsteht

und nicht vergeht,

auf die stille,

runde Gegenwartigkeit.
Mit dieser Ruhe

wende dich

gegen das triigerische Werden,
zdahme es

und kehre zurtick

zu dem,

was nie verloren war.

So wird das,

was ohne Entstehen und Vergehen ist,
zur Grundlage des Weges.

Erst dann

kann sich die Frucht

ohne Bruch entfalten.

Es ist wie

tritbes Wasser

in einem klaren Gefafs:
Wenn nichts bewegt wird,

220



sinkt der Schlamm von selbst,

und klares Wasser

tritt hervor.

Das ist

das erste Stillwerden

der umherziehenden Verstrickungen.

Ist der Schlamm

vollstindig entfernt,

bleibt reines Wasser zuriick.

Das nennt man

das endgiiltige Ende

der grundlegenden Verblendung.

Ist die Klarheit

ganz rein,

werden Erscheinungen
nicht mehr zur Fessel,
sondern stimmen

mit der stillen,

reinen Wirklichkeit
des Nirvana tiberein.”

Der Buddha sprach:

,,Die zweite
entscheidende Klarung ist diese:

Wenn ihr

wirklich nicht mehr verfehlen wollt,
auf dem weiten Weg

grofie Entschlossenheit lebt

und alles Gemachte

loslassen mochtet,

dann priift genau,

wo die Verstrickung beginnt.

221



Seit anfangsloser Zeit

nahrt sie das Tun

und hélt das Werden in Gang -
doch wer handelt hier,

und wer trédgt die Folgen?

Ananda,

wenn du die Wurzel der Verstrickung
nicht erkennst,

weifst du auch nicht,

wo Wahrnehmen und Ergreifen

sich verkehren.

Kennst du diesen Punkt nicht,

wie willst du ihn 16sen?

Wer einen Knoten 16sen will,
muss den Knoten sehen.
Niemand hat je gehort,

dass der Raum

zerrissen werden miisste,
um frei zu sein.

So sind es

die sechs Sinne —
Sehen,

Horen,

Riechen,

Schmecken,

Fiithlen

und Denken —,

die wie Rauber

das eigene Haus pliindern.
Darum bleiben Wesen
seit jeher verstrickt

222



und kommen
tiber die Dingwelt
nicht hinaus.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

was man

die Welt der Wesen nennt,
ist nichts anderes

als Wandel

und Einteilung.

,Welt'bedeutet
fortlaufendes Vergehen,
,Bereich’bedeutet

Richtung und Abgrenzung.

Zehn Richtungen
und drei Zeiten
geben diesem Wandel
seine Ordnung.

Doch diese Ordnung

ist nicht gegeben,

sondern entsteht

durch das Verweben
triigerischer Erscheinungen.
Im Korper

wandelt sich dies fort,

und Welt

und Wesen

durchdringen einander.

Obwohl man
zehn Richtungen unterscheiden kann,

223



spricht man meist

nur von vier;

oben,

unten

und Mitte

haben keinen festen Ort.

Zeit und Richtung
verflechten sich
und vervielfdltigen sich

zu immer neuen Zahlungen.

So entfaltet sich

die Welt

nicht als Gegebenheit,
sondern als Ordnung
des Unterscheidens.

Am Ende

zeigt sich:

In den sechs Sinnen
liegen jeweils
tausendzweihundert
Weisen der Wirksamkeit.

Der Buddha sprach:

,Ananda,

nun priife genau,
wo Begrenzung
und wo Weite liegt.

“”

Das Auge sieht:
vorn hell,
hinten dunkel.
Seitlich

224



ist es eingeschrankt.

Seine Wirksamkeit

ist nicht ganz;

es erreicht

achthundert Moglichkeiten.

Das Ohr hort

in alle Richtungen.

In Bewegung

kennt es Nahe und Ferne,

in Ruhe

keine Grenze.

Seine Wirksamkeit

ist vollstandig:

tausendzweihundert Moglichkeiten.

Die Nase

begleitet

Ein- und Ausatmen.
Zwischen Ein und Aus
fehlt die Verbindung.
Darum ist auch hier

die Wirksamkeit begrenzt:
achthundert Moglichkeiten.

Die Zunge

vermittelt Erkenntnis.

Worte sind begrenzt,

doch Sinn

ist nicht begrenzt.

Ihre Wirksamkeit

ist vollstandig:

tausendzweihundert Moglichkeiten.

Der Korper fiihlt

225



Beriihrung.

In Verbindung

ist Fiihlen moglich,

in Trennung nicht.

Auch hier ist

die Wirksamkeit begrenzt:
achthundert Moglichkeiten.

Das Denken

kann still

alles umfassen —

Zeit und Raum,

Welt und Uberwelt.

Seine Wirksamkeit

ist vollstandig:

tausendzweihundert Moglichkeiten.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

wenn du

den Strom von Geburt und Tod
wirklich umkehren willst

und zur Quelle

des Nicht-Entstehenden
zuriickkehren mochtest,

dann priife

die sechs Sinne:

s

Wo verbinden sie,

wo trennen sie?

Wo sind sie tief,

wo bleiben sie an der Oberfldche?
Wo sind sie durchléssig,

wo begrenzt?

226



Erkennst du

das eine Tor,

das durchdringend offen ist,
kannst du

den anfangslosen Strom

der Verstrickung

umkehren

und ihm entgegengehen.
Der Weg verkiirzt sich
gegeniiber anderen Zugédngen
um lange Zeit.

Ich habe dir

die urspriingliche Wirksamkeit
der sechs Sinne

klar gezeigt.

Wihle sorgfiltig

das Tor,

durch das du eintreten kannst;
ich werde es

fiir dich entfalten.

Alle Buddhas

haben durch diese Tore

die hochste Freiheit

verwirklicht;

keines ist dem anderen iiberlegen.

Doch du

verweilst noch nicht

frei darin.

Darum sage ich:

Gehe durch ein einziges Tor
tief hinein.

227



Trittst du

durch ein Tor

ohne Tauschung ein,
kldren sich

alle sechs zugleich.”

Ananda fragte:

,Weltverehrter,

wie kann man

den Strom umkehren

und durch ein einziges Tor
so tief eindringen,

dass alle sechs Sinne
zugleich

klar werden?”

Der Buddha antwortete:

,,Du hast bereits

den Eintritt in den Strom vollzogen
und die groben Verirrungen
der drei Daseinsbereiche
hinter dir gelassen.

Doch die anfangslosen
Gewohnheiten

in den Sinnen selbst

sind noch wirksam.

Diese 16sen sich

nur durch Ubung -

erst recht die feinen Muster
von Entstehen

und Vergehen.

Sieh nun
auf die sechs Sinne:

228



Sind sie

eins

oder sind sie
sechs?

Wenn sie eins wéren,
warum sieht

das Ohr nicht?
Warum hort

das Auge nicht?
Warum geht

der Kopf nicht?
Warum spricht

der Fuf$ nicht?

Wenn sie aber
wirklich sechs wiren,
dann sage mir:

Wenn ich jetzt

zu dir spreche -
welcher Sinn

nimmt dies auf?”

Ananda sagte:

,Ich hore
mit dem Ohr.”

Der Buddha sprach:

,Dass dein Ohr hort,

hat nichts

mit Mund oder Korper zu tun.
Der Mund fragt,

der Korper verneigt sich.

Darum erkenne:

229



Die Sinne
sind weder eins
noch sechs.

Seit anfangsloser Zeit

sind sie ineinander geraten,

und so entstehen

die Vorstellungen

von Einheit und Vielheit.

Auch wenn grobe Verblendung

bereits gelost ist,

bleibt diese feine Verwechslung bestehen.

Wie der Raum

in vielen Gefafsen

viele Namen erhalt,

ohne selbst verschieden zu sein,
so sind auch

die sechs Sinne

nicht wirklich getrennt.

Aus Gegensitzen

wie hell und dunkel,
Bewegung und Ruhe
entfaltet sich Wahrnehmung.
Sie bindet sich an ihr Objekt
und wird zur Wurzel.

So entstehen
Sehen,

Horen,
Riechen,
Schmecken,
Fiihlen

und Denken —

230



nicht als getrennte Wesen,
sondern als

Verzweigungen

einer einzigen Bewegung,

die den Erscheinungen nachlauft.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,

so entstehen

die sechs Sinne:

Aus dem Leuchten des Erwachens
wird durch Festhalten

ein erkennendes Erkennen.

Die feine Durchsichtigkeit

geht verloren,

und Wahrnehmung

verfestigt sich.

Darum gilt:

Ohne hell und dunkel

kein Sehen.

Ohne Bewegung und Ruhe
kein Horen.

Ohne Offnen und Schlielen
kein Riechen.

Ohne Wandel und Gleichmafs
kein Schmecken.

Ohne Trennung und Verbindung
kein Fiihlen.

Ohne Entstehen und Vergehen
kein Erkennen.

Folge diesen Gegensidtzen nicht.
Lost du

231



eine einzige Sinnesbewegung,
kehrt Wahrnehmen

nach innen zuruck,

Anhaftung 16st sich,

und das urspriingliche Leuchten
tritt hervor.

Dann 16sen sich

auch die anderen Sinne
ohne Miihe.

Erkennen entsteht

nicht mehr aus Objekten.

Das Leuchten

folgt nicht mehr

den Sinnen,

sondern ruht an ihnen.
So werden

alle Sinne

fureinander offen.”

Der Buddha sprach:

,Ananda,
sieh in diese Versammlung:

Anandaludra sieht

ohne Augen.

Der Naha Bhadra hort
ohne Ohren.

Die Gottin des Ganges
nimmt Duft wahr

ohne Nase.

Gavampati

erkennt Geschmack

ohne die gewohnte Zunge.

232



Der Geist der Leere —

vom Licht des Buddha

nur kurz sichtbar gemacht -
erfahrt Beriihrung

ohne Korper.

Auch Mahakasyapa

und jene,

die im Erloschen ruhen,
haben die Denkbewegung
lange stillgelegt

und erkennen klar,

ohne sich

auf Gedanken zu stiitzen.

Ananda,

wenn deine sechs Sinne
nicht mehr festgehalten werden,
leuchtet es

von innen her auf.

Dann 16sen sich

alle staubhaften Formen
und die ganze Dingwelt
wie Eis im heifsen Wasser
und werden augenblicklich
zu freier Erkenntnis.

Es ist wie bei einem Menschen,
der die Augen schliefit:
Dunkelheit erscheint.

Sind die Sinne

nicht aktiv,

gleichen sich

Kopf und Fiif3e.

233



Doch tastet er

mit der Hand,

weifs er auch im Dunkeln,
wo Kopf und Fiifle sind.
Erkennen bleibt,

auch ohne Sehen.

Wenn Erkennen

nicht mehr

von Licht abhéngt,

kann Dunkelheit

keine Verblendung mehr sein.

Sind Sinn

und Objekt

nicht mehr verstrickt,
wie sollte

das Leuchten

nicht rund

und frei sein?”

Ananda sprach:

,Weltverehrter,

du hast gesagt:

Wenn das,

womit man tibt,

auf Bestdndigkeit zielt,

muss es

mit dem Ziel tibereinstimmen.

Doch im Ziel
werden Bodhi,
Nirvana,
Soheit,
Buddha-Natur,

234



reines Erkennen,

leerer Ursprung

und Spiegel-Weisheit genannt.
Die Namen sind verschieden,
doch das Gemeinte

ist rein,

vollstandig

und unzerstorbar.

Wenn nun

Sehen und Horen

ohne ihre Gegensétze
letztlich keinen Bestand haben,
wenn auch Denken
ohne Objekte

nichts Eigenes besitzt -
wie kann man

das Vergangliche

als Grundlage nehmen,
um das Unvergéngliche
zu erlangen?

Geht man immer weiter
mit dieser Priifung,
findet man

kein Ich

und kein Mein.

Wen also

soll man ansetzen,

um das Erwachen

zu erreichen?

Hast du nicht selbst
von stiller,

235



reiner

und runder Bestdndigkeit gesprochen?
Wenn diese nun

uberschritten wird,

bleibt nur

leeres Reden.

Wie kann dies

wahre Lehre sein?

Ich bitte dich,

aus grofiem Mitgefiihl,
offne mir

den letzten Schleier.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,Du hast viel gehort,
doch das Erlernte

hat die Verstrickung
noch nicht ganz gelost.
Du weift,

wie Verirrung entsteht,
doch erkennst sie nicht,
wenn sie sich zeigt.

Darum will ich
mit etwas Alltdglichem
deine Zweifel klaren.”

Der Buddha liefs Rahula
einmal die Glocke schlagen
und fragte:

,Horst du?”

,Wir héren”,
antwortete die Versammlung.

236



Als der Klang verklang,
fragte der Buddha:

,Horst du jetzt?”
,Wir horen nicht.”

Er liefs die Glocke
erneut schlagen:

,Horst du?”
,Wir horen.”
Der Buddha fragte:

,Wie horst du,
und wie horst du nicht?”

Die Versammlung antwortete:

,Wenn Klang da ist,

nennen wir es Horen;

wenn Klang endet,

nennen wir es Nicht-Horen.”

Der Buddha liefs erneut schlagen
und fragte:

,Ist jetzt Klang da?”

‘"

»Ja.

Als der Klang endete,
fragte er:

,Ist jetzt Klang da?”
,Nein.”
Der Buddha sagte:

237



,Warum widersprecht ihr euch
in euren eigenen Worten?”

Die Versammlung fragte:
,Worin liegt der Widerspruch?”
Der Buddha sprach:

,Ich frage dich nach dem Hoéren,
und du sprichst vom Klang.

Ich frage nach dem Klang,

und du sprichst vom Horen.

So vertauschst du

Funktion und Objekt.

Wenn der Klang vergeht,
sagst du,

es gebe kein Horen.

Doch wére das Horen
wirklich verschwunden,

wie konntest du

einen neuen Klang erkennen?

Klang kommt und geht
im Horen;

doch das Horen
kommt und geht

nicht mit dem Klang.

Du hiltst das Vergingliche
fiir das Bestandige

und wunderst dich,

dass Verwirrung bleibt.

Auch ohne Bewegung und Ruhe,
ohne Offnung und SchliefSung,

238



bleibt Horen wirksam.

Wie im Traum:
Der Korper ruht,
doch Horen ist da.

Stampfen wird
fiir Trommel gehalten,
Rauschen fiir Glocke.

Nicht das Horen irrt —
die Zuordnung irrt.

Erst wenn der Traum endet,
fallt die Verwechslung.

So ist es auch hier:

Seit jeher folgen Wesen
Farben und Kldngen
und treiben

im Strom der Gedanken.
Sie erkennen nicht,

was rein

und bestdndig ist.

Gib das Vergéngliche auf

und halte nicht daran fest.

Dann tritt

das bestdndige Leuchten hervor,
Staub

und unterscheidendes Erkennen
fallen weg,

und Klarheit

offnet sich von selbst.

Wie sollte dann
nicht

239



die hochste Erkenntnis
wirklich werden?”

240



Rolle 5
Ananda sprach:

,Weltverehrter,

du hast bereits

vom zweiten Tor gesprochen.
Doch wenn ich sehe,

wie Menschen

ihre Verstrickungen 16sen wollen,
erkenne ich:

Wer den urspriinglichen Grund
des Bindens nicht kennt,

wird nicht 16sen kénnen.

So ist es auch bei mir

und bei den Horenden hier.
Seit anfangsloser Zeit

gehen wir gemeinsam

mit Unwissenheit auf und ab.
Auch wenn wir

viel gehort

und den Weg betreten haben,
kehrt die Verblendung zuriick
wie ein Fieber,

das nie ganz ausheilt.

Grofles Mitgefiihl,

erbarm dich unserer Verstrickung!
Wie sind heute

Korper und Geist gebunden?

Wo beginnt

das Losen?

Und moge diese Einsicht

auch kiinftige leidende Wesen

241



vom Kreislauf befreien,
damit sie nicht
in die drei Daseinsbereiche fallen.”

Nach diesen Worten

warf sich die ganze Versammlung

mit allen fiinf Korperteilen nieder.
Tréanen flossen,

aufrichtige Hingabe erfiillte den Raum,
und sie warteten still

auf die hochste Offenbarung

des Buddha.

Da erbarmte sich

der Weltverehrte

Anandas

und aller Lernenden der Versammlung -
zugleich auch

um den kiinftigen Wesen

den Weg des Uberschreitens zu 6ffnen
und ihnen

zum Auge der Zukunft zu werden.

Mit seiner Hand

aus purpurnem Gold

beriihrte er

Anandas Scheitel.

Im selben Augenblick

erbebten

die Buddha-Welten der zehn Richtungen.
Unzidhlige Buddhas

lieflen Licht

aus ihrem Scheitel hervorgehen;
dieses Licht

242



stromte zugleich

in den Jetavana-Hain
und {ibergoss

das Haupt des Tathagata.

Die Versammlung
erfuhr etwas,
das es noch nie gegeben hatte.

Da horten

Ananda

und alle Anwesenden

die Buddhas der zehn Richtungen
mit einem einzigen Klang
sprechen:

,Wohlgesprochen, Ananda!

Willst du erkennen,

was die mit dir zugleich bestehende Unwissenheit ist,
die dich im Kreislauf von Geburt und Tod bindet —
ihre Wurzel

sind allein

deine sechs Sinne,

nichts anderes.

Willst du erkennen

das uniibertreffliche Bodhi,
durch das du rasch

Frieden,

Befreiung,

Gtille

und wunderbare Bestiandigkeit
verwirklichst —

auch dies

sind allein

243



deine sechs Sinne,
nichts anderes.”

Ananda hatte diese Lehre gehort,

doch Klarheit war noch nicht vollstandig.
Er verneigte sich tief

und fragte:

,Wie kommt es,

dass Kreislauf und Befreiung,
Geburt und Tod

und zugleich

Frieden,

stille Freude

und wunderbare Bestandigkeit
ein und dasselbe sind:

die sechs Sinne —

und doch nichts anderes?”

Der Buddha sprach:

,Sinneswurzel und Sinnesobjekt
haben einen gemeinsamen Ursprung.
Binden und Losen

sind nicht zwei.

Das Bewusstsein

ist leer und triigerisch,

wie Blumen im Raum.

Ananda,

durch die Objekte

entsteht Erkennen;

durch die Sinne

entstehen Erscheinungen.
Erscheinung und Sehen
haben keine eigene Natur -

244



sie stiitzen einander
wie zwei Schilfrohre.

Darum gilt jetzt:

Erkennen,

das sich selbst erneut erkennt,
ist die Wurzel der Unwissenheit.
Erkennen,

das ohne erneutes Erkennen ist,
ist Nirvana —

rein,

still

und ohne Verstrickung.

Wie konnte hier
noch Platz sein
fiir irgendetwas anderes?”

Darauthin

wollte der Buddha
diese Bedeutung

noch einmal bekraftigen
und sprach ein Verslied:

,Wahr wirkt der Grund — und bleibt doch leer,
Bedingtes erscheint — nicht viel mehr.
Unbedingt kennt kein Werden und Gehen,

wie Blumen im Raum — nicht wirklich zu seh’'n.

Auch getriibte Rede zeigt das Wahre,

doch wahr und falsch sind nicht das Klare.
Nicht wahr, nicht unwahr — nicht zu bestehen.
Wie konnt das Sehen je sich selbst sehen?

Zwischen Schein und Sehen ist kein Ding,
wie Schilfbiindel sich zum Stehen bringen.

245



Binden und Losen sind ursachlich ein,
heilig wie weltlich — nicht anders im Sein.

Schau diese Mitte: nicht leer, nicht voll,

Sein und Nichtsein verfehlen sie wohl.
Verblendung heifst Dunkel, Erwachen heifst Licht,
Erkennen 16st, was Verkennung bricht.

Lose die Knoten in Abfolge stet.

Sind die sechs gelost, das Eine vergeht.
Waihlst an der Wurzel rundes Durchdringen,
kehrt der Strom - ldsst Erwachen erklingen.

Ein feines Wissen, tief verborgen still,

ein Urstrom, den Gewohnheit treiben will.
Wahr und nicht wahr — die Scheidung verwirrt,
drum bleibt dies Wort unausgefiihrt.

Der Geist erfasst sich selbst stets gewillt.
Nicht-Scheinbares wird zum Scheinbild.
Greifst du nicht nach dem Nicht-Scheinbaren,
Triige nicht mehr entstehen — nie waren.

Wie sollte Trug je Bestand noch haben?
Wunder-Lotusblume kann man sagen.
Vajra-gleiches, kostbares Erwachen
lasst wie-Trug-Samadhi still erwachen.

Ein Fingerschnipp — und man hat ausgelernt.
Dies ist das Abhidharma — ewig warmt.

Der zehn Richtungen ein jeder Buddha

geht diesen einen Weg des Nirvana.”

Ananda
und die grofie Versammlung

246



horten die hochste,

mitfithlende Weisung des Buddha.
Rede und Vers

waren fein ineinandergefiigt;

die Bedeutung klar,
durchscheinend und ruhig.

Herz und Blick

offneten sich zugleich,

und sie priesen,

dass so etwas

noch nie vernommen worden war.

Ananda

faltete die Hande,
verneigte sich tief
und sprach:

,,Nun habe ich

das grenzenlose Mitgefiihl des Buddha gehort
und die wahren Worte des Dharma

von reiner Natur

und wunderbarer Bestandigkeit.

Doch ist mir noch nicht ganz klar,

wie beim Losen der sechs

das Eine vergeht

und wie die Ordnung

des Entknotens sich entfaltet.

Ich bitte dich

aus grofier Barmherzigkeit:
Erbarme dich nochmals

dieser Versammlung

und auch der kiinftigen Wesen,
und schenke uns

247



den Klang des Dharma,
um den tiefen Schleier
der Verblendung
fortzuwaschen.”

Da erhob sich

der Tathagata

auf dem Lowenthron,

ordnete ruhig

seine Gewdander,

zog den kostbaren Tisch

zu sich heran

und nahm

das von den Gottern dargebrachte
Blumentuch.

Vor der Versammlung
band er

einen Knoten

und zeigte ihn Ananda:

,Wie nennt man dies?”

Ananda
und alle Anwesenden
antworteten:

,,Dies ist
ein Knoten.”

Der Buddha

band das Tuch erneut,
formte

einen weiteren Knoten
und fragte abermals:

,Wie nennt man dies?”

248



Ananda
und die Versammlung
sprachen:

,Auch dies
ist ein Knoten.”

So band der Buddha

das Tuch

Knoten fir Knoten,

bis sechs entstanden waren.
Jeden einzelnen

nahm er in die Hand

und fragte:

,Wie nennt man dies?”

Ananda

und alle Anwesenden
antworteten

der Reihe nach:

,,Dies ist
ein Knoten.”

Der Buddha sprach zu Ananda:

,,Als ich das Tuch
zum ersten Mal band,
nanntest du es

einen Knoten.

Dabei war dieses Tuch
Zuvor

eine einzige Schnur.
Warum nennt ihr nun
auch den zweiten

und dritten

249



jeweils
einen Knoten?”

Ananda antwortete:

,Weltverehrter,

dieses kostbare Tuch

ist urspriinglich

eine Einheit.

Doch so verstehe ich es:

Ein Binden

ergibt einen Knoten;
hundert Bindungen
hundert Knoten.

Dieses Tuch jedoch

hat genau sechs —

nicht sieben

und nicht fiinf.

Warum erlaubt der Buddha
nur dem ersten

den Namen ,Knoten’

und nicht auch den folgenden?”

Der Buddha sprach:

,,Du weifst,

dass dieses Tuch
urspriinglich

nur eine Schnur war.

Als ich es sechsmal band,
entstanden sechs Knoten.
Sieh genau hin:

Das Tuch ist dasselbe,
doch die Knoten

sind verschieden.

250



Sag mir:

Der erste Knoten

heifst der erste;

so fort

bis zum sechsten.

Wenn ich nun

den sechsten

,den ersten’nennen wollte —
ginge das?”

Ananda antwortete:

,,Nein, Weltverehrter.

Solange die sechs Knoten bestehen,
kann der sechste

niemals der erste sein.

Selbst wenn ich

durch viele Leben

meine ganze Klarheit

und Unterscheidungskraft einsetzte —
die sechs Knoten

liesen sich nicht

in ihrer Ordnung

vertauschen.”

Der Buddha sprach:

,,Die sechs Knoten

sind verschieden,

doch alle

aus einem Tuch.

Will man sie

verwirren oder vermengen,
wird es

nie gelingen.

251



So sind auch
deine sechs Sinne:
Aus dem Einen geboren,

und doch
verschieden wirksam.”

Der Buddha fragte:

,Wenn du willst,

dass diese sechs

zu einem werden —
wie sollte das gehen?”

Ananda antwortete:

»Solange Knoten bestehen,
entstehen Gegensitze.
Von selbst heifst es dann:
Dieser ist nicht jener,

jener nicht dieser.

Wiirden heute

alle Knoten gelost

und keiner entstiinde mehr,
gdbe es kein Dies und kein Das.
Nicht einmal

von einem

kénnte man sprechen -

wie sollten dann

sechs bestehen?”

Der Buddha sprach:

S0 ist es

mit dem Vergehen des Einen
beim Losen der Sechs.

Seit anfangsloser Zeit

252



ist dein Geist verwirrt:
Erkennen entsteht triigerisch,
setzt sich fort,

ermiidet das Sehen

und bringt Staub hervor.

Wie bei miiden Augen
wilde Blumen erscheinen,
so entstehen

Welt und Erloésung,

Geburt und Tod,

aus verkehrter Ermiidung —
ohne Ursache

im urspriinglich Klaren.”

Ananda fragte:

,Wenn diese Ermiidung
dem Knoten gleicht —
wie wird sie gelost?”

Der Buddha zog
den Knoten nach links:

507"
,Nein”, sagte Ananda.

Er zog
nach rechts:

,S0?"
,,Nein.”
Der Buddha sprach:

,Wenn Ziehen
nicht 10st -

253



was 10st?”
Ananda antwortete:

,Man muss

am Herzen des Knotens ansetzen.
Dort

16st er sich.”

Der Buddha sprach:

S0 ist es, Ananda.

Will man 16sen,

muss man

am Herzen des Knotens ansetzen.

Wenn ich lehre,

dass das Dharma

aus Ursachen und Bedingungen erscheint,
meine ich nicht

grobe weltliche Vermischung.

Der Tathagata erkennt

den urspriinglichen Grund

aller weltlichen

und tiberweltlichen Erscheinungen.
Was auch erscheint —

gerade Kiefer,

krummer Dorn,

weifler Schwan,

schwarze Krahe —

alles wird

in seinem Ursprung erkannt.

Darum, Ananda,
wiéhle in deinem Geist
einen der sechs Sinne.

254



Ist der Knoten an der Wurzel gelost,
vergehen die Erscheinungen von selbst;
alle Tauschung erlischt —

was Unwirkliches

sollte dann noch bleiben?

Sag mir:

Diese sechs Knoten
liegen jetzt vor dir.
Konnte man sie
zugleich 16sen?”

Ananda antwortete:

,,Nein, Weltverehrter.

Sie wurden

der Ordnung nach gebunden,
darum mdiissen sie

der Ordnung nach gelost werden.
Sie haben

denselben Grund,

doch nicht dieselbe Entstehung -
wie konnten sie

zugleich verschwinden?”

Der Buddha sprach:

,So ist es auch

mit den sechs Sinnen.

Wird einer zuerst geldst,

fallt zuerst

die Person-Leerheit.

Wird diese klar und rund,

entsteht die Befreiung der Dharmas.
Sind auch diese gel6st,

fallen beide Leerheiten fort,

255



und nichts entsteht mehr.

Das nennt man:

Der Bodhisattva erlangt

aus der Sammlung

die Geduld des Ungeborenen.”

Ananda

und die grofie Versammlung

wurden durch die Weisung des Buddha
erhellt.

Erwachen und Einsicht

waren rund und durchdringend,

alle Zweifel

waren zur Ruhe gekommen.

Sie falteten die Hande,
verneigten sich tief

vor den Fiifsen des Buddha
und sprachen:

,Heute

sind Korper und Geist

klar und weit,

und wir haben rasch
unbehinderte Freiheit erfahren.
Obwohl wir erkannt haben,

dass beim Losen der sechs

das Eine vergeht,

ist uns der urspriingliche Grund
der vollkommenen Durchdringung
noch nicht ganz offenbar.

Weltverehrter,
seit zahllosen Zeiten
sind wir umhergeirrt,

256



schutzlos und vereinzelt.

Mit welchem Herzen

durften wir uns

der Familie der Buddhas anschliefSen?
Wie ein verlorenes Kind,

das plotzlich

der giitigen Mutter begegnet!

Wenn wir nun

durch diese Begegnung

den Weg vollenden

und das empfangene geheime Wort
nur auf das Urspriingliche verweist —
waére dies dann

nicht dasselbe

wie bei jenen,

die es nie gehort haben?

Wir bitten dich

aus grofiem Mitgefiihl:
Gewdhre uns

die geheime,

vollkommene Unterweisung
und vollende

die letzte Offenbarung

des Tathagata.”

Nach diesen Worten

warfen sie sich nieder,
zogen sich innerlich zurtick,
hiiteten die feine Anlage
und hofften

auf die stille Weisung

des Buddha.

257



Da wandte sich

der Weltverehrte

an die grofien Bodhisattvas
und die Arhats

ohne Ausfliisse:

,,Jhr Bodhisattvas

und Arhats,

die ihr in meiner Lehre

das Nicht-mehr-Lernen verwirklicht habt —
ich frage euch nun:

Als ihr

zum ersten Mal

den Entschluss gefasst

und die achtzehn Bereiche

durchschaut habt —

wer von euch

erlangte die vollkommene Durchdringung?
Und durch welches Mittel

seid ihr

in Sammlung eingetreten?”

Da erhob sich

Kaundinya

mit den finf Monchen,
verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Im Hirschpark

und im Hiihnergarten
sah ich den Tathagata
zum ersten Mal

das Erwachen vollenden.

258



Durch den Klang
seiner Stimme
erkannte ich klar
die vier Wahrheiten.

Als der Buddha fragte,
war ich der Erste,

der verstand;

darum bestitigte er mich
und gab mir den Namen
,Der Wissende’.

Der wunderbare Klang

ist verborgen

und vollkommen rund.

Durch den Klang

erlangte ich

die Arhat-Frucht.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -
der Klang

der hochste Zugang.”

Da erhob sich

Upanisad,

verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Auch ich sah,

als der Tathagata

zum ersten Mal

das Erwachen vollendete.
Ich betrachtete

259



die unreinen Formen

und empfand

tiefe Abkehr.

So erkannte ich

die Natur der Gestalt:

vom Unreinen

uber das weifse Gebein

bis zum feinsten Staub

kehrt alles

in den Raum zurtick.

Form und Leerheit

wurden beide nicht mehr gehalten,
und so vollendete sich

der Weg jenseits des Lernens.

Der Buddha

bestadtigte mich

und gab mir den Namen
Nisada.

Als die staubhaften Formen
vollstindig erloschen waren,
offenbarte sich

die wunderbare Gestalt,
verborgen und rund.

Durch die Gestalt

erlangte ich

die Arhat-Frucht.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

die Gestalt

der hochste Zugang.”

260



Da erhob sich

Xiangyan,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,Ich horte die Lehre des Tathagata,

alle bedingten Erscheinungen

griindlich zu betrachten.

Nachdem ich mich zuriickgezogen hatte,
verweilte ich

in stiller, klarer Sammlung.

Da sah ich Monche,

die kostbares Raucherwerk verbrannten;
der Duft

kam lautlos

in meine Nase.

Ich priifte diesen Duft:
Er ist nicht Holz,

nicht Raum,

nicht Rauch

und nicht Feuer.

Beim Vergehen

bleibt er an nichts,

beim Kommen

kommt er von nirgends.
So 16ste sich das Denken,
und ausflusslose Klarheit
brach hervor.

Der Buddha
bestadtigte mich
und gab mir den Namen

261



Xiangyan.

Als der staubhafte Duft
plotzlich erlosch,
offenbarte sich

der wunderbare Duft,
verborgen und rund.
Durch den Duft
erlangte ich

die Arhat-Frucht.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

der Duft

der hochste Zugang.”

Da erhoben sich
Medizinkonig

und Medizin-Hochster,
zusammen mit

funfhundert Brahma-Wesen,
verneigten sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprachen:

,Seit anfangslosen Zeiten

waren wir Heiler der Welt.

Mit dem Mund

kosteten wir

Griéser, Baiume, Metalle und Steine
dieser Welt —
einhundertachttausend Arten.

So erkannten wir
alle Geschmaicker:

262



bitter, sauer, salzig, fade, siifs und scharf,
sowie ihre Mischungen

und Wandlungen.

Kalte und Hitze,

Gift und Ungift

waren uns vollstdndig vertraut.

Im Dienst am Tathagata
erkannten wir:

Die Natur des Geschmacks
ist weder leer

noch fest;

sie ist weder

Korper und Geist

noch von ihnen getrennt.
Durch das Erkennen

der Bedingungen des Geschmacks
offnete sich das Erwachen.

Der Buddha bestitigte uns

als Medizinkonig

und Medizin-Hochster,

zwei Dharmafiirstensohne.

Durch die Kldrung des Geschmacks
traten wir

in den Bodhisattva-Weg ein.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemadfs unserer Verwirklichung -

der Geschmack

der hochste Zugang.”

Da erhob sich
Bhadrabala

263



mit sechzehn Gefdhrten,
verneigte sich

vor den Filiflen des Buddha
und sprach:

,,Schon zur Zeit

des Buddha Weiyin-Wang
horten wir das Dharma

und traten in den Orden ein.
Als wir beim Baden der Monche
gemdf der Ordnung

den Raum betraten,
erkannte ich plétzlich

die Natur des Wassers:

Es wischt weder Staub

noch Korper.

Im Dazwischen

war alles still

und ohne Besitz —

so offenbarte sich

das Nicht-Haben.

Diese friihere Ubung
ging nicht verloren;

bis heute

traten wir erneut

unter dem Buddha

in den Orden ein

und erreichten

das Nicht-mehr-Lernen.
Jener Buddha

gab mir den Namen
Bhadrabala.

Durch die wunderbare Beriihrung

264



wurde Klarheit offenbar,
und ich verweilte
als Sohn des Buddha.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung —

die Beriihrung

der hochste Zugang.”

Da erhob sich
Mahakasyapa

mit der Bhiksuni

des purpurnen Goldlichts
und ihrer Gemeinschaft,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,In vergangenen Zeiten
erschien in dieser Welt

ein Buddha

namens Sonnen-Mond-Licht.
Ich durfte ihm nahe sein,
horte das Dharma

und iibte danach.

Nach seinem Erloschen

verehrte ich seine Reliquien

und hielt das Lampenlicht lebendig;
mit purpurnem Gold

tiberzog ich die Buddha-Gestalten.
Seit jener Zeit

erscheint mein Korper

Leben fiir Leben

265



vollstandig

und vom Goldlicht gesammelt.
Diese Bhiksuni

und weitere

sind meine Gefidhrten;

wir fassten gemeinsam

den Entschluss.

Ich betrachtete,

wie die sechs Staubphdnomene
sich wandeln und vergehen,
und ubte allein

in Leerheit und Stille

das Erloschen.

So konnten

Korper und Geist

zahllose Zeiten bestehen,

wie ein Fingerschnippen.

Durch das Dharma der Leerheit
erlangte ich

die Arhat-Frucht.

Der Buddha

nannte mich

den Ersten unter den Asketen.
Das wunderbare Dharma
wurde klar erkannt,

alle Ausfliisse

erloschten.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Dharma

266



der hochste Zugang.”

Da erhob sich

Aniruddha,

verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Als ich

in den Orden eintrat,

liebte ich den Schlaf.

Der Buddha

tadelte mich

und nannte mich

der Art der Tiere verwandt.

Als ich dies horte,
weinte ich,

beschuldigte mich selbst
und schlief

sieben Tage lang nicht.
Dabei verlor ich

das Augenlicht.

Der Weltverehrte

wies mich

in das Samadhi

des freudigen Sehens

und der vajrahellen Klarheit.
So sah ich

nicht mehr durch die Augen,
sondern erkannte

die zehn Richtungen

aus reiner Wahrheit heraus —
klar und unmittelbar,

267



wie eine Frucht
in der eigenen Hand.

Der Buddha

bestitigte mich

als Arhat.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Zuriickwenden des Sehens

und das Folgen des Ursprungs

der erste Zugang.”

Da erhob sich
Cudapanthaka,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,Mir fehlt

die Gabe des Behaltens;
ich bin nicht vielhorig.
Als ich dem Buddha begegnete,
horte ich das Dharma
und trat in den Orden ein.
Von einer einzigen Gatha
konnte ich

nur eine Zeile behalten:
Merkt’ ich die eine,
verlor ich die andere.

Der Buddha

erbarmte sich meiner Schlichtheit
und lehrte mich,

in stiller Einkehr

268



den Atem zu ordnen.

Als ich den Atem betrachtete,
wurde er immer feiner

bis zur Erschépfung.
Entstehen und Vergehen,
Verweilen und Wandel
zeigten sich

von Augenblick zu Augenblick.
Da offnete sich der Geist

in weiter Freiheit;

die Ausfliisse erloschen,

und ich wurde Arhat.

Der Buddha bestétigte mich
als Nicht-mehr-Lernenden.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Zuriickkehren des Atems

und das Folgen der Leerheit

der erste Zugang.”

Da erhob sich

Gavampati,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,Ich trug Mundkarma.

In fritheren Zeiten

verspottete ich Ubende;

darum wurde ich

Leben fiir Leben

mit der Krankheit des Wiederkduens geboren.

269



Der Buddha

zeigte mir

das Tor

des einen,

reinen Herzensgrundes.

Ich liefs den Geist still werden,
trat in Sammlung ein

und betrachtete

das Erkennen des Geschmacks:
Es ist weder Korper

noch Ding.

So tiberschritt ich

in einem Augenblick

alle weltlichen Ausfliisse.

Innerlich

l6ste ich mich

von Korper und Geist,
dufSerlich

liefs ich die Welt zurtick.
Fern von den drei Daseinsbereichen,
wie ein Vogel,

der den Kifig verlasst.
Schmutz fiel ab,

Staub verging;

das Dharma-Auge

wurde rein.

Ich wurde Arhat,

vom Buddha selbst bestétigt
als Nicht-mehr-Lernender.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —
gemdfs meiner Verwirklichung -

270



das Zuriickwenden des Geschmacks
und das Zuriickkehren

des Erkennens

der erste Zugang.”

Da erhob sich
Pilindavatsa,

verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Als ich

dem Buddha folgte

und den Weg betrat,

horte ich oft

von den leidvollen Dingen
der Welt.

Beim Almosengang

in der Stadt

war mein Geist

auf das Dharma gerichtet.
Unbemerkt

trat ich auf einen giftigen Dorn;
mein ganzer Korper

war von Schmerz erfiillt.

Ich wandte mich

dem Erkennen selbst zu:

Es gibt ein Erkennen,

das den Schmerz erkennt.
Doch das klare, reine Erkennen
ist selbst nicht schmerzhaft
und kennt keinen Schmerz.

Ich fragte mich:

271



,Kann ein Korper

zwei Arten des Erkennens haben?’

Als ich die Aufmerksamkeit sammelte,
wurden Korper und Geist

plotzlich leer.

Innerhalb kurzer Zeit

erloschten alle Ausfliisse,

und ich wurde Arhat,

vom Buddha selbst bestétigt

als Nicht-mehr-Lernender.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das reine Erkennen,

das den Korper hinter sich lésst,

der erste Zugang.”

Da erhob sich

Subhuti,

verneigte sich

vor den Filiflen des Buddha
und sprach:

,,Seit unermesslichen Zeiten

ist mein Geist

frei und ungehindert.

Ich erinnere mich

an zahllose Geburten,

so zahlreich wie der Sand des Ganges.
Schon im Mutterleib

erkannte ich

Leerheit und Stille;

so weitete sich diese Einsicht,

272



bis die zehn Richtungen
zu Leerheit wurden
und auch Wesen
Leerheit verwirklichten.

Durch den Buddha

wurde mir

die wahre Erkenntnis

des leuchtenden Leer-Seins eroffnet.
Die Natur der Leerheit

wurde rund und klar,

und ich erlangte

die Arhat-Frucht.

Unmittelbar trat ich ein

in das kostbare,

leuchtende Leerheitsmeer

des Tathagata.

Mit seinem Wissen und Sehen
wurde ich eins

und als Nicht-mehr-Lernender bestétigt.

Die Befreiung

durch Wesens-Leerheit

halte ich fiir das Hochste.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -
das Aufgehen aller Erscheinungen
im Nicht,

das Erloschen auch dieses Nicht,
und das Zuriickkehren des Dharma
in das Nicht -

der erste Zugang.”

273



Da erhob sich

Shariputra,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,,Seit unermesslichen Zeiten
sind Geist und Sehen

in mir klar und rein.

Ich erinnere mich

an zahllose Geburten,

so zahlreich wie der Sand des Ganges.
Was sich

in Welt und Uberwelt wandelt,
durchdrang ich,

sobald ich es sah,

ohne Hindernis.

Auf dem Weg

begegnete ich

den Briidern Kasyapa,

die tiber Ursachen und Bedingungen sprachen.
Da erkannte ich,

dass der Geist

keine Grenze kennt,

und trat in den Orden

des Buddha ein.

Als Sehen und Erwachen

rund und klar wurden,
entstand grofse Furchtlosigkeit.
Ich vollendete

die Arhat-Frucht

und wurde

274



der &lteste Sohn des Buddha —
aus seinem Mund geboren,
durch das Dharma geformt.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung —

das Leuchten von Geist und Sehen,

das bis an die Grenze

des Erkennens reicht,

der erste Zugang.”

Da erhob sich
Samantabhadra,

verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Seit unzdhligen Zeiten

diene ich

zahllosen Buddhas

als Dharmafiirstensohn.

Die Buddhas der zehn Richtungen
lehren ihre Bodhisattva-Schiiler
mit reifer Anlage

die Praxis Samantabhadras —
darum trdgt sie meinen Namen.

Weltverehrter,

ich wirke

durch das Horen des Geistes,
um die vielfaltigen Erkenntnisse
aller Wesen zu unterscheiden.
Wenn irgendwo,

selbst jenseits

275



unzdhliger Welten,

ein einziges Wesen

in seinem Herzen

die Praxis Samantabhadras erweckt,
erscheine ich zu jener Zeit

auf dem sechszdhnigen Elefanten,
vervielfdltige mich

in zahllose Gestalten

und gelange an seinen Ort.

Selbst wenn dieses Wesen
mich noch nicht sehen kann,
bertihre ich ihm

im Verborgenen den Scheitel,
schiitze und troste es

und fiihre es zur Vollendung.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so liegt der urspriingliche Grund darin,

dass das Horen des Geistes

zur Klarheit erwacht

und Unterscheidung frei wird —

dies ist der erste Zugang.”

Da erhob sich
Sundarananda,

verneigte sich

vor den Fiilen des Buddha
und sprach:

,Als ich
dem Buddha folgte
und den Weg betrat,

hielt ich zwar
die Gebote,

276



doch im Samadhi

war mein Geist

standig zerstreut;

die ausflusslose Klarheit
hatte ich noch nicht erreicht.

Der Buddha

lehrte mich,

den hellen Punkt

an der Nasenspitze

still zu betrachten.
Nach lingerer Ubung
sah ich den Atem

ein- und ausgehen

wie feinen Rauch.
Korper und Geist
wurden innerlich licht;
die Welt

erschien rund und klar,
leer und rein

wie durchsichtiges Glas.

Allmahlich

verging die Rauchform,
der Atem

wurde weifd und still;
der Geist 6ffnete sich,
die Ausfliisse erloschen.
Ein- und Ausatmen
verwandelten sich

in Licht,

das die zehn Richtungen
durchstrahlte.

So erlangte ich

277



die Arhat-Frucht,
und der Buddha
verhiefs mir

das Erwachen.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Auflosen des Atems,

aus dem sich

klare Erkenntnis entfaltet

und die Ausfliisse erloschen,

der erste Zugang.”

Da erhob sich

Purna Maitrayani,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

»Seit unermesslichen Zeiten

ist meine Rede frei und ungehindert.
Ich verkiindete

Leiden und Leerheit

und drang tief

zur wirklichen Gestalt der Dinge vor.
So offneten sich mir

die verborgenen Dharma-Tore
unzdhliger Buddhas;

inmitten der Versammlung

legte ich sie fein

und klar dar

und gewann grofie Furchtlosigkeit.

Der Buddha

278



erkannte meine Gabe

der Rede

und lehrte mich,

durch den Klang der Stimme
das Dharma zu entfalten.
Vor ihm

half ich,

das Rad der Lehre zu drehen.
Durch den Lowenruf
vollendete ich

die Arhat-Frucht;

der Weltverehrte

bestitigte mich

als den Hochsten

im Verkiinden des Dharma.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Dharma-Wort,

das Hindernisse bezwingt

und alle Ausfliisse zum Erloschen bringt,

der erste Zugang.”

Da erhob sich

Upali,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,Ich folgte dem Buddha personlich,
als er die Stadt verliefs

und den Weg begann.

Ich sah seine sechs Jahre

279



grofier Miihe

und erlebte,

wie er die Méchte der Verblendung bezwang,
die dufleren Wege ordnete

und die weltlichen Ausfliisse iiberwand.

Ich empfing die Gebote

aus dem Mund des Buddha

und bewahrte sie rein:

bis hin zu

den vielen Formen des Verhaltens
und den feinsten

inneren Neigungen —

alles wurde geklart.

Korper und Geist

kamen zur Ruhe,

und ich vollendete
die Arhat-Frucht.

In der Versammlung

bin ich der Hiiter der Ordnung;
der Buddha bestétigte

mein Herz selbst.

Das Halten der Gebote

und das Ordnen des Korpers
gelten als das Hochste.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Ergreifen des Korpers

und die Freiheit des Korpers,

dann das Ergreifen des Geistes

und die Durchdringung des Geistes,

280



und schliefdlich

die volle Durchléssigkeit
von Korper und Geist —
der erste Zugang.”

Da erhob sich
Mahamaudgalyayana,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

»Zu Beginn

ging ich um Almosen,

als ich den drei Kasyapa-Briidern
begegnete.

Sie erklarten mir

die tiefe Bedeutung

der Lehre von Ursachen und Bedingungen.
Da fasste ich

augenblicklich den Entschluss
und gewann

grofie Durchdringung.

Der Buddha

gewdhrte mir

das Tragen der Ménchsrobe;
Bart und Haare

fielen von selbst ab.

Ich durchwanderte

die zehn Richtungen

ohne Hindernis;

meine geistigen Kréfte
entfalteten sich

und galten als die hochsten.

281



So vollendete ich
die Arhat-Frucht.

Nicht nur der Buddha,
auch die Buddhas

der zehn Richtungen
preisen diese Kréfte
als rund,

klar,

rein,

frei

und ohne Furcht.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,

SO ist —

gemdafs meiner Verwirklichung -

das Zuriickwenden
und Vertiefen

des Lichtes des Geistes,

das sich klart

wie ein triiber Strom,
der lange ruht

und schliefdlich

klar und rein wird,
der erste Zugang.”

Da trat

Ucchusma

vor den Buddha,
faltete die Hande
und verneigte sich
vor seinen FilifSen:

,In fernen Zeiten
war meine Natur

282



stark von Begierde bewegt.
Damals erschien ein Buddha
namens Konig der Leerheit,
der lehrte:

,Viel Begehren

sammelt sich zu Feuer.’

Er wies mich an,

den ganzen Korper,
Knochen und Glieder,
alle Regungen

von Kilte und Warme
griindlich zu betrachten.
So sammelte sich

das innere Licht

und verwandelte

das Begehren

in Weisheitsfeuer.

Von da an

nannten mich die Buddhas
,Feuerhaupt’.

Durch das Samadhi

des Feuerlichts

vollendete ich

die Arhat-Frucht.

Mein Herz fasste

das grofie Geliibde:

Wo immer Buddhas erwachen,
will ich als Krafttrager

die Méchte der Verblendung bezwingen.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist -

283



gemdfs meiner Verwirklichung -
das klare Durchdringen

der warmen Beriihrung

von Kérper und Geist;

wenn alle Ausfliisse erldschen,
entsteht das grofle Schatzfeuer
und der Eintritt

in das hochste Erwachen -

dies ist der erste Zugang.”

Da erhob sich

Bodhisattva Chidi,
verneigte sich

vor den Flilen des Buddha
und sprach:

,In fernen Zeiten

erschien der Buddha Pu Guang,
und ich war damals Mo6nch.

An allen Wegen,

Ubergingen

und gefédhrlichen Stellen

ebnete ich den Boden,

baute Briicken

oder trug Erde und Sand,
damit Wagen und Tiere
ungehindert passieren konnten.
So arbeitete ich miithevoll

durch unzdhlige Buddha-Zeitalter.

Wo Menschen

Lasten zu tragen hatten,
trug ich sie voran,

legte sie ab

284



und ging weiter,

ohne Lohn zu verlangen.

In Zeiten grofier Hungersnot
trug ich Menschen,

nahm aber nur das Notigste.
Wenn Wagen oder Tiere

im Schlamm steckten,
befreite ich sie

mit geistiger Kraft.

Als einst ein Konig

den Buddha empfing,

ebnete ich den Boden.

Da sprach der Buddha:

,Wenn der Geist eben ist,

ist auch der Boden der Welt eben.’

In diesem Augenblick

Offnete sich mein Geist.

Ich sah,

dass die Staubteilchen meines Korpers
und die Staubteilchen der Welt

ohne Unterschied sind.

Sie beriihren einander nicht;

selbst Waffen

finden keinen Ansatz.

So erkannte ich

in der Dharma-Natur

das Ungeborene,

vollendete die Arhat-Frucht
und trat erneut

in den Bodhisattva-Weg ein.
Als ich die Buddhas

285



die Lotus-Lehre

der Buddha-Erkenntnis verkiinden horte,
bezeugte ich sie zuerst

und fiihrte an.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -
das griindliche Erkennen,

dass Korper und Welt
urspriinglich gleich sind,

aus dem Tathagata-Speicher
triigerisch hervorgegangen;
wenn der Staub vergeht,

wird Weisheit rund

und der hochste Weg vollendet -
dies ist der erste Zugang.”

Da erhob sich
Jugendlicher Mondglanz,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,In fernen Zeiten

erschien ein Buddha

namens Wasserhimmel.

Er lehrte,

durch die Essenz des Wassers
in Sammlung einzutreten.

Ich betrachtete

die Wasser-Natur im Korper:
Tranen, Speichel,

Safte und Blut,

286



Ausscheidungen —

alles zeigte sich

als ein einziger Strom.

So erkannte ich:

Das Wasser im Korper

ist dem Wasser der Welt gleich,
ohne Unterschied.

Zuerst sah ich nur Wasser

und hielt noch

am Korper fest.

Als ich in stiller Sammlung war,
sah ein Schiiler im Raum

nur klares Wasser.

Ein Kind warf einen Stein hinein.

Als ich aus der Sammlung kam,
empfand ich Schmerz im Herzen.
Nachdem der Stein

entfernt worden war,

war der Korper wieder wie zuvor.

Durch viele Buddhas
hindurch

vergaf3 ich schliefilich

den Korper ganz.

Meine Natur vereinigte sich
mit den Wasser-Meeren

der zehn Richtungen

in wahrer Leere,

ohne Zweiheit.

Nun trage ich
den Namen Jugendlicher Mondglanz
und verweile

287



unter den Bodhisattvas.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemafs meiner Verwirklichung -

die einheitliche,

frei flielende Natur des Wassers,

durch die ich

die Geduld des Ungeborenen erlangte

und Bodhi vollendete,

der erste Zugang.”

Da erhob sich

der Dharmafiirstensohn
Lapis-Lazuli-Licht,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,In fernen Zeiten

erschien ein Buddha

namens Unermesslicher Klang.
Er offenbarte

den Bodhisattvas

das urspriinglich erwachte,
klar leuchtende Erkennen.

Ich betrachtete

diese Welt

und die Korper der Wesen

und erkannte:

Alles wird

durch triigerische Bedingungen
und die Kraft des Windes

in Bewegung gesetzt.

288



Ich betrachtete

das Bestehen der Welt,

ihre Bewegung,

die Bewegung und Ruhe des Korpers,
die Regungen des Geistes —

alle Bewegungen

waren eins

und ohne Unterschied.

So erkannte ich klar:
Bewegung hat

keine Herkunft

und kein Ziel.

Die verwirrten Wesen

der zehn Richtungen

sind gleich

in dieser Triigerischkeit.

Alle Wesen

eines grofien Weltbereichs
gleichen Miicken in einem Gefas,
die auf engem Raum

larmend durcheinanderwirren.

Kurz nach der Begegnung
mit diesem Buddha

erlangte ich

die Geduld des Ungeborenen.
Mein Geist 6ffnete sich,

und ich sah

das ostliche Land

des Unbeweglichen Buddha.
Als Dharmafiirstensohn
diente ich

den Buddhas der zehn Richtungen.

289



Korper und Geist
begannen zu leuchten,
klar und ohne Hindernis.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung —

das Erkennen,

dass die Kraft des Windes

keinen eigenen Halt besitzt;

so erwacht der Bodhi-Geist,

tritt in Sammlung ein,

vereint sich

mit den Buddhas der zehn Richtungen
und ubermittelt

den einen,

wunderbaren Geist —

dies ist der erste Zugang.”

Da erhob sich
Akashagarbha,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,,Ich war einst

mit dem Tathagata

beim Buddha Dipankara
und erlangte dort

den grenzenlosen Korper.

Damals hielt ich

die vier grofSen Juwelen;

ihr Licht

durchdrang die Buddha-Lander

290



der zehn Richtungen

und offenbarte sie

als Leere.

Zugleich erschien

in meinem Geist

ein grofser, runder Spiegel,

aus dem

zehn feine Lichtschitze ausstromten.

Diese ergossen sich

bis an die Grenze des Raumes;
unzahlige Buddha-Lander
traten in den Spiegel ein

und gingen

in meinen Korper tiber.

Mein Korper

war wie der Raum

und behinderte nichts;

er konnte

in die Staubteilchen-Welten eintreten
und dort

weitreichend wirken,

in vollkommener Entsprechung.

Diese grofse Kraft

entstand daraus,

dass ich betrachtete:

Die vier Elemente

haben keinen eigenen Halt;
Vorstellungen

entstehen und vergehen;
Raum ist ohne Zweiheit
und die Buddha-Lander
sind urspriinglich gleich.

291



So erlangte ich
die Geduld des Ungeborenen.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das Betrachten

der grenzenlosen Leere,

durch das ich

in Sammlung eintrete

und die wunderbare Kraft

rund und klar wird,

der erste Zugang.”

Da erhob sich

Maitreya,

verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha
und sprach:

,In fernen Zeiten

erschien ein Buddha

namens Sonnen-Mond-Licht.

Von ihm ausgehend

trat ich in den Weg ein.

Mein Geist jedoch

hing noch

an weltlichem Ansehen

und suchte

den Umgang mit vornehmen Kreisen.

Der Buddha

lehrte mich daraufhin,

die Sammlung

des Nur-Bewusstseins zu tiben

292



und in Sammlung einzutreten.
Uber viele Zeitalter hinweg
diente ich mit dieser Sammlung
unzahligen Buddhas,

bis das Streben

nach weltlichem Ruhm
vollstindig zur Ruhe kam.

Als spater

Dipankara erschien,
vollendete ich

das hochste,

rund klare

Samadhi des Bewusstseins.
Da erkannte ich:

Alle Welten,

rein oder unrein,

seiend oder nicht-seiend,
sind Wandlungen meines Geistes.

Durch das Durchschauen

des Nur-Bewusstseins

erkannte ich,

dass aus der Natur des Bewusstseins
unzahlige Buddhas hervorgehen.
Nun habe ich

die VerheifSung empfangen,

als Nachster

die Buddha-Statte zu erfiillen.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
SO ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -

das klare Erkennen,

293



dass die zehn Richtungen

nur Bewusstsein sind;

wenn das Bewusstsein

rund und klar wird

und in die vollendete Wirklichkeit eintritt,
frei von abhédngiger

und eingebildeter Verhaftung,

erlange ich

die Geduld des Ungeborenen —

dies ist der erste Zugang.”

Da erhob sich
Mahasthamaprapta

mit zweiundfiinfzig Bodhisattvas,
verneigte sich

vor den Fiiflen des Buddha

und sprach:

,In fernen Zeiten

erschien ein Buddha

namens Unermessliches Licht.
In einem Kalpa

folgten ihm zwolf Buddhas,
deren letzter
Uber-Sonnen-Mond-Licht hieR.

Dieser Buddha

lehrte mich

die Sammlung

des Buddha-Gedenkens
und sprach:

st einer ganz im Erinnern
und der andere im Vergessen,
so begegnen sie sich

294



und doch nicht wirklich.
Erinnern sich aber beide
tief und bestandig,

so sind sie

von Leben zu Leben

wie Korper und Schatten.

So wie eine Mutter

ihr Kind nie vergisst,

und ein Kind,

das die Mutter erinnert,

nie wirklich fern ist,

so sind auch Buddha und Wesen
durch gegenseitiges Gedenken
nicht getrennt.

Wenn Wesen

den Buddha erinnern

und den Buddha bedenken,
werden sie

gewiss dem Buddha begegnen.
Ohne weitere Mittel

offnet sich ihr Herz von selbst.
Wie jemand,

der mit Duft durchtrankt ist
und selbst Duft annimmt —

so ist dies

die Zierde von Licht und Nahe.”

Auf dieser Grundlage
erlangte ich

durch das Buddha-Gedenken
die Geduld des Ungeborenen.
Nun sammle ich

295



die Buddha-Gedenkenden
in dieser Welt

und fiihre sie

in das Reine Land.

Wenn nach vollkommener Durchdringung gefragt wird,
so ist —

gemdfs meiner Verwirklichung -
ohne Auswahl

alle sechs Sinne

ganzlich zu sammeln,

reines Gedenken

ohne Unterbrechung fortzusetzen
und dadurch

Samadhi zu erlangen —

dies ist der erste Zugang.”

296



Widmungsvers

Mogen diese Verdienste und Tugenden
Allen Wesen zum Heil gereichen.

Mogen sie, Geburt und Tod transzendierend,
In Amituofos Reinem Land erwachen!

297



Moge die Intention klar sein,
auch wo die Worte
unvollkommen

sind



Ban Dao
www.ban-dao.net

CC BY-NC-5A 4.0
11. Januar 2026






