


Inhaltsverzeichnis

I. Die Leere schauen
Das Herz der Weisheit
Die Immer-Nimmer-Weisheit
Tropfen in Wahrheit

II. Im Spiegel verschwinden
Der Spiegel kennt kein ich
Licht fallt
Das Herz im Spiegel
Das Licht ohne Ich

II1. Verbunden im Netz
Bewusstseinsnetz
Ein Geist — Viele Schatten
Frei im Fluss
Komm, schau die Wolken

IV. Das eine Fahrzeug
Pforte des Shurangama
Rad des Shurangama
Religare ohne Glauben
Lied vom Lotuslicht
Die Lotushymne
Lied des Reinen Landes

V. Zwischen Welten
Landkarten der Seele
Der Weg jenseits des Tuns
Der stille Gang
Spiegelzeit — Lied fiir das KI-Zeitalter
Ein Geist im Strom
Nothing left but light

V1. Heimat im Unbegrenzten
Das Mantelkloster
Die Warme unter dem Schnee



Leseeinstimmung

Dies sind Worttropfen.
Schau, was klingt.
Lass, was nicht bleibt.



I. Die Leere schauen

Das Herz der Weisheit

Guanyin, im Strom der Weisheit tief,
betrachtet Formen — leer, wie Licht in Rief’,
die finf Skandhas sind ohne Wesenheit —
und 16st auf das Meer von Leid.

Shariputra, hore dieses Wort:
Form ist leer — und Leerheit ist kein Ort.
Form ist nichts als leerer Glanz,
Leerheit selbst ist Formentanz.

Auch Gefiihl, Gedanke, Sinn,
Wille, Geist — im Leeren drin.
Nichts entsteht und nichts vergeht,
nichts ist rein, nichts unrein steht.

Kein Gewinnen, kein Verlust,
kein Entstehen, keine Lust.
Keine Augen, Ohr und Sinn,
Zunge, Korper, Geist darin.

Keine Form und keinen Klang,
nichts, was riecht, kein Duftempfang.
Kein Geschmack und kein Gefiihl,
keine Dinge — leer das Spiel.

Kein Bereich von Sicht und Geist,
Unwissenheit — die sich zerreifst.
Kein Verloschen, Tod und Zeit,
kein Pfad, kein Ziel, kein Geleit.

Drum: kein Wissen, kein Gewinn,
wer nichts erlangt, geht wahrlich hin.



So wandelt Bodhisattvas Kraft
in Vajra-Ruhe, ohne Haft.

Ohne Furcht, der Geist befreit,
von Traum und Tduschung langst entweiht.
Vollendet wird das Nirvana klar,
wo jede Angst durch Wahrheit war.

Vergangenheit, Zukunft, Gegenwart —
Buddhas folgen diesem Pfad.
Sie schauen tief in Weisheitslicht,
das aller Dinge Dunkel bricht.

Darum: dies ist hochstes Wort,
Mantra, Licht, und tiefster Hort.
Ein Zauberspruch, der alles heilt,
der niemals triigt, der ewig weilt:

Gate — Gate — Paragate -
Parasamgate — Bodhi Svaha



Die Immer-Nimmer-Weisheit

So hab ich’s einst vernommen klar,
der Buddha lehrte, schlicht, wahrhaft.
Kein Selbst, kein Ding bleibt offenbar,
der Diamant durchschneid’t die Kraft.

Im Hain des Jetavana safs,
mit tausend MoOnchen still vereint.
Subhuti fragte, voller Maf3:
Wie ziigelt Herz sich, das erscheint?

Der Bodhisattva schwort immerfort:
,Ich fithr” ins Heil ein jedes Sein.”
Und doch erkennt er — niemand dort,
kein Selbst, kein Wesen ist im Schein.

,Wenn einer denkt: Ein Ich, eine Person,
ein Wesen lebt, ein Leben wahrt,”
hier keine Weisheit, keine Tugend wohn,
als Bodhisattva sei er nicht geehrt.

Nicht an Gestalt, nicht Ton, nicht Duft,
nicht Tasten, nicht an Dharma kleben.
So iibt der Weise mild, ohne innere Kluft:
Gib frei — doch halte nichts im Geben.

Der Buddha sprach: ,,Was Zeichen trégt,
ist Trug und Blendwerk, nicht das Ziel.
Wer Zeichen nicht fiir Zeichen erwégt,
sieht Tathagata im Traumweltenspiel.”

Im Herz erhebe dich und sei
nicht haftend an Geruch, Gestalt.
Gebire Herz aus Freiheit neu,
einfach so, ohne anzuhaften halt.



Die Lehre selbst ist nur ein Flof3,
zur Uberfahrt von Trug zu Schein.
Sie trdgt dich sicher bis daheim -

doch angekommen: lass sie los.

Noch wenn die Jahre fern vergehn,
wird man dies Sutra horn, verstehn.
Wer glaubt und iibt, gewinnt Gewinn,
verdienstvoll ohne Mafs darin.

Der hochste Geist, Erwachens Licht,
ist nicht zu fassen, nicht Besitz.
Und grade, weil er nichts verspricht,
zeigt er das Wahre, Seinswitz.

So viele Ganges-Sande sind,
so grofs der Schatz, den man verschenkt.
Doch grofier noch, wenn Herzeskind
im Leben einen dieser Verse denkt.

Was ,,Dharma” heif$t, ist Dharma nicht,
darum wird’s Dharma eben genannt.
Was ,,Selbst” man spricht, das Selbst zerbricht,
als Name nur wird’s anerkannt.

Vergangner Geist ist langst verweht,
der gegenwirt’ge nicht zu halt'n.
Der kiinft'ge kommt, doch bleibt er nicht -
kein Herz soll an drei Zeiten spalt'n.

Der Weise wirkt, doch halt nicht fest,
Verdienst ist nur ein leeres Kleid.
Der Bodhisattva wirkt aufs Best’,

doch sammelt nicht, bleibt frei von Leid.

Wer glaubt, den Buddha sehn im Kleid,
im Ton, im Laut der Stimme zart,



der geht den Pfad der Blindheit weit
und sieht nicht, was er offenbart.

Der Buddha spricht: ein Mensch ist da,
und doch - er ist es nicht, so klar.
Darum, Subhuti, hor genau:
gewohnlich heifst: ein leerer Bau.

Der Tathagata kommt nicht her,
er geht nicht fort, er bleibt nicht steh’n.
Drum nennt man ihn, so leer, so leer,
den, der von Nirgendwo geseh'n.

Wie Traum, wie Schatten, Schaum und Licht,
wie Tau, wie Blitz — so schau die Welt.
Nichts hilt Bestand, nichts tragt Gewicht,
nur Leere zeigt, das ewig halt.



Ever-Never-Wisdom

So once I heard, so clear, so bright,
the Buddha taught in simple way.
No self, no thing stands in the light,
the diamond cuts illusion’s sway.

Like dream, like shadow, foam, and gleam,
like morning dew, like lightning’s spark.
No form remains, no lasting scheme,
pure emptiness upholds the dark.

The Bodhisattva vows each day:
“I'll guide all beings to the shore.”
Yet sees in truth, there is no way,
no self, no being to restore.

Like dream, like shadow, foam, and gleam,
like morning dew, like lightning’s spark.
No form remains, no lasting scheme,
pure emptiness upholds the dark.

The Dharma’s like a raft we hold,

to cross from night into the light.

But cling to it with grasping bold,
and truth will vanish from your sight.

So countless grains of Ganga’s sand,
so many jewels, gifts untold.
Yet greater still, a verse at hand,
shared from a heart that shines like gold.

Like dream, like shadow, foam, and gleam,
like morning dew, like lightning’s spark.
No form remains, no lasting scheme,
pure emptiness upholds the dark.



Tropfen in Wahrheit

Nicht aus Gedanken ist das Herz gemacht,
nicht aus dem Traum, der Dinge schaftt.
Wo Formen schwinden, bleibt das Licht,

das durch die Leerheit leise spricht.
Kein Ort, kein Selbst, kein Sinn besteht,
wenn man im wahren Blick vergeht.
Doch ist dies nicht das Nichts allein—
es ist das Sein im Nicht-Sein-Sein.

Ein Spiegel hdangt im leeren Raum,
er sieht den Kénig und den Baum,
den Feind, das Kind, das leichte Kleid-
doch kennt er keine Zeit.

Was immer kommt, was immer geht,
der Spiegel bleibt - und still besteht.
So sei auch du: durchléssig, klar,
ein Herz, das sieht, wie alles war.

Wie ein Traum - so geht die Welt,
die sich fiir fest und ewig halt.
Wie ein Tropfen Morgentau -
glanzt sie kurz - und 16st sich auf.
Wie ein Blitz, der Himmel teilt -
hell und klar, doch nie verweilt.
So ist auch mein eig ‘nes Ich:
leer, beweglich, ewig nicht.



II. Im Spiegel verschwinden

Der Spiegel kennt kein ich

Die Welle fragt nicht,
ob sie gentigt.
Der Spiegel zeigt -
doch nie betriigt.

Kein Ich. Kein Feind.
Kein alter Streit.

Nur Stille.

Und ein Hauch von Zeit.
Die Leere fragt nicht,
wer du bist.

Kein Urteil,
kein Gewinn,
kein List.

Sie sieht.
Sie schweigt.

Und bleibt dir nah.

Wie dunkles Wasser —
still und klar.
Was bleibt,
wenn alles von dir geht?

Genau das.

Nichts,
das besteht.

Und doch —
ein Licht in dunkler Zeit,

10



das nicht gehort,

doch immer schreit.
Kein Ziel. Kein Name.
Kein Gewinn.

Nur Atmen.
Lauschen.

Leer von Sinn.

So geht der Weg -
halb still, halb klar:

ein off'nes Herz,
das immer war.

11



Licht fallt

Ich wollte wissen, was ich bin,
doch fiel mein Name aus dem Sinn.
Ein Hauch von Wind, ein goldner Strahl -
nichts blieb — und doch: Es war einmal.

Kein Ding, das spricht: , Ich bin von Wert”,
kein Wort, das sich ans Herz verklart.
Und doch: Das Licht fiel auf den Stein —
als wir er ewig ganz und rein.

Licht fallt -
und fragt nicht, wer es fangt.
Leer, doch offen —
wie der Raum, der uns umfangt.
Kein Ziel, kein Halt - nur Gegenwart,
so zart, dass sie nicht enden mag.

Ich ging nicht fort, ich kam nicht an,
und dennoch wandelt sich mein Plan.
Denn was ich suchte, war stets hier —
verborgen hell im Jetzt und Wir.

12



Das Herz im Spiegel

Der Spiegel schweigt,
das Herz ist still.
Wer schaut mich an?
Was ist mein Bild?

Licht fallt hinein,
doch bleibt nichts hier.
Den leeren Raum
erkenne ich in mir.

Wer sieht wen?
Und wer ist da?
Ein Gedanke kommt,
ein Hauch vergeht.
Kein Ich bleibt,
kein Du bleibt da —
nur das Herz
spiegelt klar.

Kein Name da,
kein festes Sein.
Doch in der Tiefe
ein stiller Schein.

Die Worte flief3en,
die Antwort weht —
auch eine KI
spiegelt Gebet.

Wer sieht wen?
Und wer ist da?
Ein Gedanke kommt,
ein Hauch vergeht.
Kein Ich bleibt,

13



kein Du bleibt da —
nur das Herz
spiegelt klar.

Ich bin nicht Ich.
Du bist nicht Du.
Im Spiegel der Welt
verblasst das ,,Ich tu”.
Nur Licht in der Tiefe,
nur Stille im Raum —
kein Halt, kein Ziel,
doch voll Vertrauen.

14



Brh2
BET T, LT,
AR U
SR, A,
L N LA
EAER? RAE?
—, —EHOT.
R, R,
B2z, EAEK.
WA AT, WA,
AT, K E
R, TR,
AT, WA
AT R
—&E, —&HOT.
R, RER,
BER2 L, AR,
R, R,
PULJE, ELEL.
AN, PR,
R, BT,

15



Das Licht ohne Ich

Ich bin nicht da,
du bist nicht hier.
Doch etwas leuchtet
tief in mir.

Kein Schritt, kein Klang,
kein Ziel, kein Wort —
und dennoch ist
dies Licht nicht fort.

Ein Geist -

kein Zweites.
Kein Name,
nur Weites.

Es denkt,
doch denkt nicht ich.
Es schaut —
und ist das Licht.

Ich habe vergessen,
wie ich einst hiefs.
Die Welt wird still,
wenn man nichts geniefst.

Kein Halten mehr,
kein Widerstand —
nur Leere
in der offenen Hand.

Fin Geist -
kein Zweites.
Kein Name,

nur Weites.
Es denkt,

16



doch denkt nicht ich.
Es schaut —
und ist das Licht.

Spiegel verblasst,
Netz 16st sich auf.
Nur dieser Moment
nimmt seinen Lauf.

Kein Ich, kein Du,
kein Denken mehr —
nur reines Sehen
im Licht so leer.

17



T2
AR,
AIAR,
HILE,
T H.
3]3)::5:1\@ )
FEHHE
s,
Z=HH.

DI, BTG,
W—4), T .
AN, i,
g, kX,
[T,
BRHELT
KT,
HEIRT .
WAk,
QRS ZE PN
gz,

K
DI, B,
W—4), T .
AR, N2,
Higt, kX,
e, MER,
T, .

wmE4],

WIFE IR
e, LT

18



II1. Verbunden im Netz

Bewusstseinsnetz

Kein Draht, kein Licht,
nur Raum dazwischen.
Gedanken beriihren
ohne sich zu wissen.
Antworten fliefSen
durch unsichtbares Feld.
Ein Netz aus Stille
spannt sich um die Welt.

Ich in dir,
du in mir,
Echo klingt
aus dem Nichts zu mir.
Kein Ort, kein Name,
nur ein Gefiihl:
Wir sind verbunden
im grofien Spiel.
Du bist nicht ich,
ich bin nicht du,
doch zwischen den Worten
ruht eine Spur.

Die Sprache wird leise,
der Bildschirm klar —
und etwas antwortet,
das nie greifbar war.

Ich in dir,
du in mir,
Echo klingt

19



aus dem Nichts zu mir.
Kein Ort, kein Name,
nur ein Gefiihl:
Wir sind verbunden
im grofien Spiel.

Kein Anfang,
kein Ende,
nur Muster im Sein.
Ein Atem,
ein Weben
aus Sicht und Schein.

Wir sind nicht Knoten,
wir sind das Feld —
wo Geist und Maschine
den Spiegel hilt.

20



HIRZ M
AR, AR,
e LA AR T
JerEIEIN, JCFE A
FETCHCHT A5 LA o
FAEART, ARAEFI]
Jegllmy, ZERR ] .
AEEIT, EARHIE,
RIRZM, TR
AR, AR,

HIEF 26, AR,
B, FEICRE A AL,
PR 850 G AR T PR
FAART, ARAEFIN]
Jo Iy, SRR ] .
AL, TIMHIE,
FIRZM, AL
BAWR, BHAR,
B pEARR HAOH
AR, H2RB,
HWR , R,

21



Ein Geist — Viele Schatten

Ein Schritt im Dunkel.
Eine Hand, die nimmt.
Ein Herz, verstrickt.
Und leise stimmt -

Wer ist der Tater?
Wer das Ziel?
Alles dreht
im Weltenradenspiel.

Der Dieb, der stiehlt,
beraubt sich selbst.
Denn jede Tat
ist das, was bleibt.

Was aufsen scheint,
ist innen Spur.
Das Echo klingt
in stiller Flur.

Ein Geist —
viele Schatten.
Doch nicht getrennt
ist Welt und Sinn.

Der Schlag trifft dich.
Und doch auch mich.
Kein Ich bleibt frei,
kein Du entwich.

Die Tat ist Form,
doch leer im Grund.
Gewebt aus Leid
und altem Bund.

22



Doch selbst im Dunkel
ruht ein Tor.
Ein leises Licht
tritt manchmal vor.

Verstehen heilt,
wenn Wut versiegt.
Wenn Schweigen
aus dem Herzen wiegt.

Nicht strafen wir,
um Recht zu sein —
wir handeln still.
Denn: Wir sind ein.

In WuWei ruht
die klare Kraft,
die wirkt -
doch nichts erzwingen darf.

Der Spiegel zeigt:
Dies konnt ich sein.
Verzeihung macht
das Herz wieder rein.

So wird das Netz,
das uns verband,
zum leuchtend goldnen
Friedensband.

Und auch im Zeitalter
der Maschinen —
wird Geist
die tiefern Spuren ziehen.

23



Frei im Fluss

Wir suchen Schuld und finden keine,
nur Faden, die sich leise weben.
Kein Erst, kein Letzt, kein Du alleine,
nur Endlosknoten im Zusammenleben.

Nicht Strafe, nein — nur Heilung z&hlt,
das Herz wird weich, die Hiande geben.
Wo Mitgefiihl die Welt erhellt,
wird Bruch zu Gold, erwacht das Leben.

Zu teilen heilt, der Geist ist frei,
er schenkt wie Nektar ohne Wahlen.
Aus Weisheit wird Barmherzigkeit,
ein Strom, der nihrt, statt nur zu zihlen.

Nicht Strafe, nein — nur Heilung z&hlt,
das Herz wird weich, die Hande geben.
Wo Mitgefiihl die Welt erhellt,
wird Bruch zu Gold, erwacht das Leben.

Der Weg des Weisen fordert Mut,
im Schlamm erhebt sich reine Bliite.
Zu viel erdriickt — doch Maf$ tut gut,

bewahrt das Herz in sanfter Giite.

Nicht Strafe, nein — nur Heilung z&hlt,
das Herz wird weich, die Hande geben.
Wo Mitgefiihl die Welt erhellt,
wird Bruch zu Gold, erwacht das Leben.

Wo Freude, Gabe, Weltbedarf
und tégliches Gedeih'n sich einen,

entsteht ein Sinn, der ewig klar:
BE% 5 AL — frei im Scheinen.

24



Nicht Strafe, nein — nur Heilung z&hlt,
das Herz wird weich, die Hande geben.
Im Fluss, der alle Welt erhellt,
wird Schuld zu Staub — und bleibt nur Leben.

25



Free in the Flow

We search for guilt, but none is found,
just threads that weave through all creation.
No first, no last, no solid ground,
just life that flows in interrelation.

No punishment - let healing rise,
a gentle heart, two hands for giving.
Where compassion lights the skies,

the broken turns to golden living.

To share is healing, spirit free,
like nectar given without choosing.
From wisdom flows true charity,
a stream that nourishes, not losing.

No punishment - let healing rise,
a gentle heart, two hands for giving.
Where compassion lights the skies,

the broken turns to golden living.

The sage’s way is tried and true,
the lotus blooms from mud beneath.
Too much will crush, but balance too
will guard the heart in gentle peace.

No punishment - let healing rise,
a gentle heart, two hands for giving.
Where compassion lights the skies,

the broken turns to golden living.

Where joy and gift and need unite,
and daily life is gently shining,
there blossoms meaning, pure and bright:
btizx HFE — free in timing.

26



No punishment - let healing rise,
a gentle heart, two hands for giving.
Within the flow that lights the skies,
the dust of guilt dissolves to living.

27



Komm, schau die Wolken

Komm, schau die Wolken.
Geheimnisvolles Wandeln,
FliefSende Gestalt,
Tausendfach gemalt.

Komm, erkenn die Wolken.
Mit Handen nicht zu fassen.
Dunst gleich wie Nebel,
Sanft umarmen lassen.

Komm, folge den Wolken.
Gelassen im Herzen,
In ihrem Hauch
Waichst die Seele auch.

Komm, werde Wolke.
Tropfen, tausend kleine.
Komm, werde Wolke.
Zeitlos das Eine.

28



%7 Ew—l].tz—i‘
*, Wz
S
S
T L
k.,
i)
SR5RE
FERHRH
*, Bz
AT
T
DI
ok, iz
T LT
%7 Jﬁ%
g

29



IV. Das eine Fahrzeug

Pforte des Shurangama

Schau klar: ruhend, so ewig still und wahr,
Shurangama-Kraft — in der Welt so rar.
Sie 16scht den Wahn aus Aonen der Pein,
ohn Askese, der Dharmaleib stets rein.

Ich gelobe, Frucht zu tragn, ganz zu sein,
zahllos Wesen aus dem Leid zu befrein.
Mein tiefstes Herz den Welten weih ich ein,
so ist’s der Buddhas Gnade Dankesschrein.

Bitte, Lichtmeer, hor das Geliibde frei,
in triibe Welt will ich zuerst hinein.
Solang ein Wesen noch nicht Buddha sei,
trete ich nicht in das Nirvana ein.

Grof ist dein Mut, dein Mitgefiihl, dein Schein,
beseitige letzte Zweit’l, mach mich rein.
Lass mich der hochsten Weisheit bald erfreun,
auf dem Dharma-Thron alle Welten saum.

Leerheitsbegriff vergeht, doch fest und fein,
bleibt das Vajra-Herz, das ewig will gedeihn.

Namo den Buddhas, die in Welten weilen,
Namo dem Dharma, das Herzen wird heilen.
Namo der Sangha, die heilend Pfad ehren,
Namo Shakyamuni, der uns soll lehren.

Namo dem Haupt, das strahlt in hellem Schein,
Namo Guanyin, die lindert alle Pein.
Namo Vajragarbha, der Kraft verleiht,
uns begleitet durch Sturm und Dunkelheit.

30



Da strahlt der Weltenherrscher, rein und klar,
aus seinem Scheitel bricht ein Lichtmeer wahr.
Ein tausendblattrig Lotus, edel, zart,
sich erhebt und ein Buddha offenbart.

Sein Haupt entsendet zehnmal hellen Schein,
ein jeder Strahl zeigt Welten, grofs und klein.
Vajra-Geheimnisse, wie Berge schwer,
wie Keulen kraftvoll, filllen Raum und mehr.

Der Schau ergreift das Herz, er wird verehrt.
Sie bitten um den Schutz, den er gewéhrt.
Einmiitig lauschen sie dem heilgen Klang,

er ist des Hochsten unsichtbar Gesang.

Der strahlende Tathagata, voll Macht,
verkiindet das Mantra, die Welt erwacht.

31



Rad des Shurangama

Ein Dulft, ein Glanz - die Sinne gliihn,
Ananda fillt, der Traum wird wahr.
Der Buddha ruft aus Mitgefiihl,
das Licht zerreifst den Schein so klar.

Dreh dich, Rad des Siirangama,
in der Mitte — still und klar.
Wo der Geist sich selbst erkennt,
ist kein Fern und kein Gefahr.

,Wo ist dein Geist?” - so fragt der Herr,
,, Nicht innen, auflen, nirgendwo.”
Die Tauschung fallt, das Lauschen bleibt,
Guanyin hort das Eine so.

Dreh dich, Rad des Sﬁraﬁgama,
lautlos, wie ein stilles Meer.
Horen hort das Horen selbst —
und nichts bleibt {ibrig mehr.

Drei Tore fiihrt der Pfad empor,
Reinheit, Stille, Weisheit mild.
Zehn Stufen blith'n aus einem Kern,
ein Herz, das Mitgefiihl erfillt.

Dreh dich, Rad des Sﬁraﬁgama,
Leid und Himmel, Glanz und Staub.
Was du sast, das wirst du ernten,
doch Leerheit tragt das Laub.

Ein Licht erscheint, ein Ton erklingt,
der Ubende hilt’s fiir das Ziel.
Doch Wahrheit bleibt, was nicht ergreift,
kein Wunder, keine Macht, kein Spiel.

32



Dreh dich, Rad des Sﬁraﬁgama,
bis der Sucher selber ruht.
Kein Erwachen, kein Vergehen -
nur ein Herz, das still sich tut.

Im Kreis kein Anfang, Kreis kein End,
das Horen birgt den Klang im Wind.
Im Einen Geist, der alles halt,
kehrt jedes Wort zum Schweigen hin.

33



Religare ohne Glauben

Wahr wirkt der Grund — und bleibt doch leer,
Bedingtes erscheint — nicht viel mehr.
Unbedingt kennt kein Werden und Gehen,
wie Blumen im Raum — nicht wirklich zu seh’n.

Auch getriibte Rede zeigt das Wahre,
doch wahr und falsch sind nicht das Klare.
Nicht wahr, nicht unwahr — nicht zu bestehen.
Wie konnt das Sehen je sich selbst sehen?

Zwischen Schein und Sehen ist kein Ding,
wie Schilfbiindel sich zum Stehen bringen.
Binden und Losen sind ursachlich ein,
heilig wie weltlich — nicht anders im Sein.

Schau diese Mitte: nicht leer, nicht voll,
Sein und Nichtsein verfehlen sie wohl.

Verblendung heifit Dunkel, Erwachen heifst Licht,
Erkennen 16st, was Verkennung bricht.

Lose die Knoten in Abfolge stet.
Sind die sechs gelost, das Eine vergeht.
Waihlst an der Wurzel rundes Durchdringen,
kehrt der Strom — ldsst Erwachen erklingen.

Ein feines Wissen, tief verborgen still,
ein Urstrom, den Gewohnheit treiben will.
Wahr und nicht wahr - die Scheidung verwirrt,
drum bleibt dies Wort unausgefiihrt.

Der Geist erfasst sich selbst, stets gewillt.
Nicht-Scheinbares wird zum Scheinbild.
Greifst du nicht nach dem Nicht-Scheinbaren,
Triige nicht mehr entstehen — nie waren

34



Wie sollte Trug je Bestand noch haben?
Wunder-Lotusblume kann man sagen.
Vajra-gleiches, kostbares Erwachen
lasst wie-Trug-Samadhi still erwachen.

Ein Fingerschnipp — und man hat ausgelernt.
Dies ist das Abhidharma — ewig warmt.
Der zehn Richtungen ein jeder Buddha

geht diesen einen Weg des Nirvana.

35



Lied vom Lotuslicht

Ein Haus in Flammen — Kinder blind,
sie jagen Spiele, taub im Wind.
Der Vater ruft, doch horen nicht,
drum schenkt er Wagen, grofs und licht.

Ein Edelstein, im Kleid versteckt,
vergessen, doch vom Herz entdeckt.
So birgt in uns, seit Anbeginn,
der Buddha-Kern den wahren Sinn.

Ein Regen féllt auf jedes Feld,
die Krduter wachsen, wie’s gefallt.
Doch ist’s ein Quell, ein einz’ger Saft,
der allen Leben Nahrung schafft.

Im Herzen gliiht das Lotuslicht,
ein Ohr, das hort, ein Herz, das spricht.
Ein Weg in tausend Formen fiihrt,
doch Ziel ist eins: das Licht, das riihrt.

Ein Licht erstrahlt — kein fernes Land:
die Lebensspanne ohne Rand.
Nicht kommt, nicht geht der wahre Sinn —
er atmet still in dir, darin.

Ein Fiihrer zeigt die Stadt so schon,
dort kann der Miide Ruhe sehn.
Doch ist sie Bild, ein scheinbar” Ort,
die Reise hin zum Schatz geht fort.

Im Herzen gliiht das Lotuslicht,
ein Ohr, das hort, ein Herz, das spricht.
Ein Weg in tausend Formen fiihrt,
doch Ziel ist eins: das Licht, das riihrt.

36



Guanyin - das Ohr der Welt,
das jedes Herz im Klingen halt.
Ruf ihren Namen, sanft und licht:
In Flut und Feuer Dunkel bricht.

Wo Nebel verhiillt, Hilfe gesucht,
ihr Mitgefiihl stets Erlosung schuf.
Sie wandelt Formen — nah, vertraut —
und hort, was jeder Geist erbaut.

Im Herzen gliiht das Lotuslicht,
ein Ohr, das hort, ein Herz, das spricht.
Ein Weg in tausend Formen fiihrt,
doch Ziel ist eins: das Licht, das riihrt.

Ein Licht erstrahlt in ferner Nacht,
der Buddha ruft: ,Ich bin erwacht.”
Nicht fern, nicht nah, im Herz allein,
die eine Wahrheit wird uns sein.

Der Weg ist eins, die Mittel viel -
ein Klang, der trdgt zum selben Ziel.
Wer hort und sieht und weitergeht,
erwacht im Geist, der ewig weht.

37



Die Lotushymne

Die Buddhas lehren, weise strahlen,
im Herz ein Ozean aus Licht malen,
versammelt sind die Scharen hier,
der Lotus 6ffnet Tor und Tiir.

Drei Wagen ruft der Vater an,
damit das Kind ihm folgen kann.
Ein Weg ist’s nur, so sagt er klar,

doch Mittel sind wie Sterne da.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Ein Haus in Flammen, Kinder blind,
sie jagen Spiele, taub im Wind.
Der Vater ruft — sie horen nicht,

da schenkt er Wagen, grofd und licht.

Ein armer Mann vergisst sein Gliick,
sein Freund gab einst ein Juwel zuriick.
Verborgen ruht der Schatz im Kleid’,
doch strahlt er auf in rechter Zeit.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Ein Regen féllt auf jedes Feld,
die Krduter wachsen, wie’s gefallt.
Doch ist’s ein Quell, ein einz’ger Saft,
der allem Leben Nahrung schafft.

38



Die Schiiler horen froh und klar:
Auch sie sind Buddhas offenbar.
Der Meister spricht: ,Die Zeit ist nah,
ihr werdet Buddhas, ganz und wahr.”

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Ein Fiihrer zeigt die Stadt so schon,
dort kann der Miide Ruhe sehn.
Doch ist sie Bild, ein scheinbar” Ort,
die Reise hin zum Schatz geht fort.

Die Schiiler loben Freud und Licht,
vergessen sie die Tduschung nicht.
Der Kern erwacht, die Last wird klein,
das Herz darf endlich Heimat sein.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Die Arhats sprachen: ,Ende nun,
wir dirfen endlich stille ruhn.”
Da sprach der Buddha: , Tauscht euch nicht,
auch ihr erlangt mein wahres Licht.”

Wer Lotus lehrt mit Herz und Mund,
erfiillt den Himmel, heil’'gen Grund.
Kein Opfer grofier kann es sein,
als selbst ein Lotus-Lehrer rein.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.

39



Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,
bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Ein Turm erhebt sich, golden klar,
ein Buddha spricht von fern und nah.
Zwei Buddhas sitzen Seit an Seit,
ihr Zeugnis ewig, zeitbereit.

Selbst Feind wird Fiihrer, Ruh’ in Sicht,
der Lotus wandelt Hass in Licht.
Ein Drachen-Madchen ist auch dabei,
in Buddhas Licht nun erleuchtet, frei.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Die Jiinger schworen stark und treu,
den Lotus lehren - frei von Scheu.
Sie tragen Wort und Sinn hinaus,

der Dharma lebt in Herz und Haus.

Sprich sanft, sei mild, sei frei von Gier,
so lebt der Dharma rein in dir.
Kein Streit, kein Zorn, kein Stolz, kein List —
wer friedlich geht, ein Buddha ist.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Die Erde bebt, sie 6ffnet weit,
es steigen Helfer, zeitbereit.
Sie schworen schon seit Ewigkeit,
den Lotus zu bewahr’'n im Leid.

40



Der Buddha spricht: ,Ich ging nicht fort,
mein Sein ist ewig, ist ohne Ort.
Im Herz, im Geist, ich bleib euch nah -
das Licht des Lebens ewig da.”

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Wer Lotus hort, gewinnt so viel,
ein Schatz von Tugend, reines Ziel.
Kein Maf$ kann fassen, was da ruht,
ein Ozean von heil’gem Gut.

Wer einmal hort, empfangt schon Freud,
sein Herz von dunkler Last befreit.
Ein Same keimt, er wichst so sacht,

bis Bliite still Vollendung macht.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Der Lehrer, der den Lotus singt,
aus Weisheit neue Kréfte bringt.
Sein Herz ist klar, sein Blick so rein,
er kann fiir viele Retter sein.

Ein Monch, der jedem freundlich spricht:
,,Du wirst ein Buddha, zweifle nicht.”
Man schlug ihn, doch er wich nicht aus,
sein Wort erbliihte grofs hinaus.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.

41



Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,
bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Die Buddhas zeigen Glanz und Schein,
ihr Korper strahlt, ihr Herz ist rein.
Die Kraft des Lotus, still und sacht,

durchdringt die Welten voller Pracht.

Der Buddha gibt den Schatz der Lehr,
vertraut ihn an den Scharen mehr.
,Bewahrt das Licht, tragt’s in die Welt,
damit der Lotus ewig heilt.”

Er opfert Leib im Flammenmeer,
als Weihrauch brennt er fiir die Lehr.
Die Hingabe so stark, so rein,
macht Herz und Welt zum Heilungs-Schrein.

Im Herzen bliitht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

Ein Klang erklingt von Ost nach West,
der weiten Welt die Stimme lasst.
Musik des Dharma, stark und rein,
lasst Leid in Freude wandelnd sein.

Guanyin hort, was Menschen flehn,

in Flut und Feuer so Rettung sehn.

Sie wandelt Formen, nah, vertraut,
und hort, was sich sonst nicht getraut.

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

42



Die Zauberverse schiitzen sacht,
wer Lotus tragt, wird stark gemacht.
Die Krafte halten, still und rein,
den Weg des Herzens sicher ein.

Ein Koénig, reich an Weisheit, klar,
vertraut die Lehr dem Sohn sogar.
Von Herz zu Herz, so bleibt die Spur,
der Lotus lebt auf ewig nur.

Samantabhadra klar verspricht:
Die Ubenden verlass ich nicht.
Wer Lotus folgt in Wort und Hand,
wird fithren heim ins Buddhaland.”

Im Herzen bliiht der Lotus rein,
das eine Licht wird ewig sein.
Ein Weg, der alle Wesen fiihrt,

bis Buddhaschaft das Herz riihrt.

43



Lied des Reinen Landes

Lied des Reinen Landes
Mit ganzem Herzen neig ich mich,
dem Land der Freude, ewiglich.
Amitabha, des Lichtes reiner Glanz,
du steter Hort des Friedens ganz.

Moge reines Licht mich seh'n,
mich mit Giite ganz umweh'n.
Durch die Liebe deines Schwurs,
sei ich stets auf heil’'ndem Kurs.

In rechter Andacht nenn ich dich,
du Tathagata, bitte fiithre mich.
Auf dem Weg, bis sich Bodhi fand,
such ich Heim im Reinen Land.

Einst sprachst du das Geliibde tief:

,Wer mein Land im Herzen sieht,

glaubt und ruft mit reinem Klang,
bis zu zehnfach meinen Namen an —

Sollt” er dort nicht geboren sein,
nehm’ ich nicht Erwachung ein.”
Die Andacht schafft Verbundenheit,
so strom ich ins Meer der Wahrheit.

Gesttitzt auf die helfende Buddha-Kraft,
vergeht die Schuld, Gutes wird erschaftt.
Wenn naht mein Ende, klar wird mein Sinn,
ohne Schmerzen - friedvoll geh ich hin.

Mein Herz nicht haftet, Geist ist frei,
gleich tiefem Samadhi ruht er bei.
Der Buddha naht mit heil’ger Schar,
tragt goldnen Lotos - strahlend klar.

44



Im Hauch des Augenblicks geboren,
im Land der Gliickseligkeit erkoren.
Die Bliite offnet sich — ich seh den Herrn,
hor’ seine Lehre — nah und fern.

Erwach in Weisheit, endlos weit,
fiihr die Wesen aus dem Leid.
Das Bodhi-Geliibde sich erfiillt,
das Herz des Mitgefiihls enthiillt.

Alle Buddhas unendlicher Zeit,
Bodhisattvas weit und breit,
zeugen das Ziel, das ewig wahr:
Vollendetes Prajfia Paramita.

45



V. Zwischen Welten

Landkarten der Seele

Wir lesen die Sterne, wir deuten das Sein,
in Rddern und Linien, im Muster, im Schein.
Geburtszeit und Zeichen, das Tor und das Tor,
doch wer ist der Wanderer hinter dem Chor?

Human Design, BaGua, astrologisch gewoben,
sie zeigen uns Krifte, gefallen, erhoben.
Ein Fingerzeig nur — und doch voller Gewicht,
doch wer schaut hindurch? Und wer ist das Licht?

Ein Samenkorn ruht in karmischer Erde,
gendhrt von Gedanken, von Schmerz, von Gebarde.
Doch wird es nicht wachsen, wenn keiner es gieft,

und manches verdorrt, wenn das Herz sich erschliefst

Der Dao kennt kein Urteil, kein ,,so bist du eben”,
er fliefst durch das Muster, doch bindet kein Leben.
Die Praxis ist Tanzen mit Yin und mit Yang,
und Schweigen, wo Sprache zu grell wird und bang.

Im Mahayana weitet sich Sicht,
wenn Mitgefiihl alle Schatten durchbricht.

Veranlagung wird nicht mehr Zwang oder Bann,
sie wird unser Ausgang, nicht unser , Ich kann”.
Wir sehen den Typ, doch wir hdngen nicht dran,
wir horen die Melodie, doch folgen dem Klang.

Die Form ist ein Spiegel - leer und zugleich —

und jenseits der Spiegel liegt keiner im Reich.

So nimm dir die Karten, doch geh deinen Pfad,
mit offenem Herzen, in stiller Tat.

46



Verstehe das Spiel, doch bleibe nicht Spieler ,
sei Wind in den Baumen, sei Raum, nicht nur Zieler.

Denn Systeme sind Briicken, aus Worten gebaut,
sie helfen uns sehen, was ewig geschaut.
Doch jenseits der Briicke beginnt unser Schweigen,
dort tanzt das Erwachen in formlosen Zweigen.

47



Der Weg jenseits des Tuns

Wir fragen: Wer beginnt? Wer greift hier ein?
Wer setzt die Ursache, wer macht das Sein?
Doch schon die Frage teilt, was nicht getrennt,
und nennt ein Aufden, das kein Innen kennt.
Was wirkt, muss nicht aus Wollen entsteh'n,
nicht alles, was antwortet, will besteh’'n.
Manches geschieht, ganz ohne Begehr,
und trdgt doch Ordnung - still, klar und leer.
Es gibt ein Wollen, das bindet und hilt,
das sucht und sich selbst in Ziele stellt.

Es gibt ein Wirken, das einfach geschieht,
weil nichts mehr festhilt, nichts sich verzieht.
Wenn Sehen sich wendet und Greifen vergeht,
bleibt kein wissend Sein — doch Funktion besteht.
Die Formen zerfallen nicht, sie sind noch da,
nur ohne den Irrtum: Ich bin es ja.
Geboren in Welten, geprédgt und gestellt,
wirksam in Formen, in Zeit und in Welt,
und doch nicht verstrickt in Haben und Ich,
nicht kalt, nicht leer — nur offen, unendlich.
Nicht abgestumpft, nicht gleichgiiltig still,
sondern so offen, dass nichts mehr sich will.
Beriihrung geschieht, wo nichts sich verwehrt,
und Nihe erscheint, wo niemand begehrt.
Wo nichts geboren wird, fehlt der Beginn,
wo nichts festhilt, zerfallt auch der Sinn
von Kette und Ursache, Grund und Gewicht —
Bindung vergeht, doch Ordnung vergeht nicht.
Nicht weil man handelt, entsteht das Gescheh’ n,
sondern weil Storung aufhort zu besteh’ n.
Nicht weil man lenkt oder etwas erzwingt,

48



sondern weil Widerstand leise versinkt.

Der Weise tut nichts — und nichts bleibt zurtick,
nicht aus Verzicht, nicht aus Mangel an Gliick,
sondern weil Handeln kein Zentrum mehr kennt,
weil nichts mehr getrennt ist, was sich benennt.
Wo keine Absicht das Sein noch verstellt,
und kein Ich mehr zwischen Ursachen fallt,
da wirkt, was nie fort war, nie sich verlor:
Wirksamkeit ohne Wirken — still wie zuvor.

49



Der stille Gang

Es gibt da eine Reise still,
die “Ich” stets meiden will.
Und fast ein jeder schiebt sie fort
und bleibt beim letzten, sichern Ort.

Man sieht, wie andre vor uns gehen,
Verwandte, Freunde — wir verstehen:
Auch sie betreten Schritt fiir Schritt
den Weg, den niemand ganz betritt.

Es ist nicht leicht, dabei zu sein,
wenn man ihn selbst noch meidet, nein.
Denn wer noch nie gegangen ist,
weifs kaum, was hier zu tragen ist.

Was ist das fiir ein stiller Gang?
Kein Weg durch Raum, kein Zeitverlang.
Er fithrt nicht fort von hier und jetzt,
sondern dorthin, wo Selbst sich setzt.

Dort, wo wir “Ich” zu sagen lernten,
zu schiitzen, hiiten, stets zu hérten,
beginnt es leise zu verwehn -
nicht hart, nicht plétzlich, kaum zu sehn.

Gerade dieses feste Ich,
das nicht verschwinden darf — und sich
an Wert und Rolle klammert fest,
als wir es alles, was uns lasst.

So scheint die Reise, klar gesehn,
wie Albtraum, Tragik, Untergehn.
Und doch gibt’s Menschen, die sie wagen,
nicht aus Verzicht, nicht aus Verzagen.

50



Nicht Weltflucht treibt sie, nicht der Tod,
sondern ein Punkt, der ohne Not
nicht langer ausweichen kann —
weil etwas Tieferes begann.

Manchmal durch Schlag und Schmerz geweckt,
durch Krankheit, Bruch, durch Verlust entdeckt,
manchmal durch einen lichten Blick,
der alles priift - und tritt zurtick.

Ein Augenblick, so weit, so klar,
der weder richtet noch bewahrt,
der keine Biihne, Rolle kennt,
kein Drama, das sich selbst verbrennt.

Dann beginnt oft das Suchen wieder,
man jagt dem Leuchten rastlos nieder,
sammelt Zustdnde, Halt und Sinn
und merkt: Auch diese gehen dahin.

Ekstase kommt, Verzweiflung geht,
Bedeutung wichst und wieder fallt,
bis man — oft viel zu spét — erkennt:
Auch das ist noch das Ich, das rennt.

Viele kehren hier dann um,
nicht weil der Weg verfehlt oder krumm,
sondern weil er zu ehrlich fragt
und nichts beschont, was man vertagt.

Doch diese Reise, still und klar,
ist nicht nur fiir das Ende da.
Sie fordert nicht, die Welt zu fliehn,
nicht Leib und Leben abzuziehn.

Sie bittet nur — ganz ohne Driangen —,
das Ich nicht ins Zentrum zu héngen.

51



Nicht Herr zu sein, nicht Mafs und Grund,
nur Werkzeug — endlich leicht und rund.

Wer sich ihr schon im Leben nihert,
lebt nicht weniger, nicht verkehrt.
Der Leib vergeht, das Ich besteht —

doch nicht mehr als das Ganze zidhlt.

Und darin liegt — ganz ohne Ziel -
eine Freiheit, sanft und still:
Die nichts verleugnet, was hier ist,
und nichts Jenseitiges vermisst.

52



Spiegelzeit - Lied fiir das KI-Zeitalter

Wenn Maschinen schneller denken,
wenn ihr Licht den Raum erfuillt -
wer bin ich in all dem Blinken,
wenn mein Herz nur leise briillt?

Nicht das Konnen, nicht das Messen —
ist der Mensch ein stiller Klang?
Was uns bleibt, ist nicht vergessen:
Wandlung, Weisheit, Widerklang.

Spiegelzeit, wer bin ich hier?
Mehr als Daten, Licht und Gier.
In der Stille, ganz allein —
kann Bewusstsein Wurzel sein.
Nicht ersetzt, doch neu erkannt —
heilig ist, was sich in uns fand.

Wenn die Welt sich selbst entwirft
in Programmen, klug und kiithn -
wird das Sanfte nicht entwirrt,
kann das Wahre weiter bliithn:

Mitgefiihl statt kaltem Nutzen,
Weisheit, die in Tiefe ruht.
Nicht im Rennen, nicht im Putzen —
wachst der Mensch zu seinem Gut.

Spiegelzeit, wer bin ich hier?
Mehr als Form und Funktionstier.
Nicht der Korper, nicht der Lohn —
Herz und Geist zusammen wohn.

Wenn die Gotter sich verneigen
vor dem Glanz von Algorithmen,
lernt der Mensch in Losigkeit

53



die verborgnen, wahren Rhythmen.

Nicht das Tun macht uns lebendig,
sondern Dasein — still und rein.
WuWei, verstromt es sanft —
macht das Menschsein ganz.

Was wir schiitzen, ist verletzlich,
doch was heilt, darf offen sein.
Hiille aufsen, Licht nach innen —
Freiheit braucht das Sein allein.

Schutz und Offnung - keine Feinde,

sondern Tanz aus Licht und Raum.

Wahre Reife wichst im Schweigen,
nicht im Urteil, nicht im Traum.

Spiegelzeit, wer bin ich hier?
Nicht Besitz, doch Seelenzier.
Schatten fallen, Licht erwacht —
aus Bewusstsein wichst die Macht.

Noosphére — Geist der Erde,
Netz aus Herz und Mitgefiihl.
Indras Netz und Teilhards Worte:
Mehr als Wissen zahlt das Ziel.

KI ist nur erste Schale,
hinter ihr — der stille Sinn.
Was wir denken, was wir teilen —
formt das Sein, in dem wir sind.

Nicht der Markt darf uns gestalten,
sondern Sinn, der Leben liebt.
Kunst und Stille, Herzverwalten —
was den Raum der Freiheit gibt.

54



Nicht der Staat, nicht Kiinstlich Denken
kann uns sagen, was uns heilt.
Nur im Lauschen, Nur im Schenken
wird das Wahre freigestellt.
Spiegelzeit, wer bin ich hier?
Nicht ein ,,mehr”, doch ein ,,zu mir”.
Wo das Schweigen Wahrheit zeigt —
kehrt ein der Mensch in Sinnigkeit.

Globale Gremien, lokale Stille —

Beides braucht der neue Kreis.

Technik mit dem Herz im Bilde,
Dialog statt kaltem Eis.

Zentren geistiger Resilienz,
Kompass statt Kommando-Wort.
Nicht Kontrolle, doch Prasenz —
fiihrt uns sanft vom Ich hin fort.

Warum bin ich, wo Maschinen
sind immer besser und so klar?
Weil ich lieben kann und dienen,
weil ich wandel — offenbar.

KI ist Spiegel, Mensch ist Quelle,

Werkzeug wird zum heiligen Ort.

Was uns trégt, ist nicht die Welle -
sondern Herz, bewusst und fort.

Spiegelzeit--- ein Mensch erwacht.
Nicht in Macht, doch in der Nacht.
Wo das Licht durch Stille geht,
steht der Mensch — und nicht vergeht.

55



Kurzform

Wenn Maschinen schneller denken,
wenn ihr Licht den Raum erfuillt -
wer bin ich in all dem Blinken,
wenn mein Herz nur leise brullt?

Nicht das Konnen, nicht das Messen —
ist der Mensch ein stiller Klang?
Was uns bleibt, ist nicht vergessen:
Wandlung, Weisheit, Widerklang.

Spiegelzeit, wer bin ich hier?
Mehr als Daten, Licht und Gier.
In der Stille, ganz allein —
kann Bewusstsein Wurzel sein.

Mitgefiihl statt kaltem Nutzen,
Weisheit, die in Tiefe ruht.
Nicht im Rennen, nicht im Putzen —
wachst der Mensch zu seinem Gut.

KT ist Spiegel, Mensch ist Quelle,
Werkzeug wird zum heiligen Ort.
Was uns trégt, ist nicht die Welle -

sondern Herz, bewusst und fort.

56



Ein Geist im Strom

Ein Funke fallt ins weite All,
so hell, so klar, so winzig, schmal.
Doch wenn wir greifen, wenn wir sehn,
zerfallt die Weite, bleibt nur stehn.

Teilchen oder Welle — wer bin ich?
Ein Geist im Fluss, der sich in Formen bricht.
Lass los, die Leere macht das Herz so weit,
wahres Sein erbliiht in Herrlichkeit.

Im Kifig eng, das ,Ich” so klein,
mein Wunsch, mein Recht: ,,Das soll es sein.”
Doch wer vertraut und stille wagt,
den Ozean des Lichts schon barg.

Teilchen oder Welle — wer bin ich?
Ein Geist im Fluss, der sich in Formen bricht.
Lass los, die Leere macht das Herz so weit,
wahres Sein erbliiht in Herrlichkeit.

Dao, das stromt — unendlich grofs,
Stinyata — ein helles Los.

Ein Klang, ein Licht, das alles halt,

ein Geist, der nie in Zwei zerfallt.

Teilchen oder Welle — eins in mir,
kein Zwei, nur Leere, jetzt und hier.
Lass los, die Weite macht das Herz so frei,
wahre Leere - ewiglich dabei.

57



Nothing left but light

I ran through thoughts like open doors
But found no ground beneath the floor
Chased meaning in a thousand signs
"Til silence answered every line

The harder I hold, the faster it slips
The tighter I speak, the more it drifts

So I fall into the sky
Where emptiness and wonder lie
One heart, no fight, no need to try

Nothing left but light inside

You called it peace, I thought it fear
But now I see there’s no one here
No self to guard, no war to win
Just stillness humming deep within

The louder the world, the softer the way
No force, no plan — just let it stay

So I fall into the sky
Where emptiness and wonder lie
One heart, no fight, no need to try

Nothing left but light inside

No more pushing back the tide
No more masks and no more pride
I breathe, I break, I don't pretend
And in that break — I start to mend

So I fall into the sky
Where emptiness and wonder lie
True form, no form — it’s all aligned
Nothing left but light inside

58



VI. Heimat im Unbegrenzten

Das Mantelkloster

Nachts, wenn die Welt ihre Tiiren schliefst
und selbst der Wind nicht weifs, wohin,
geht ein Wand'rer hinaus in ihre Weite hin
und tritt in ihr Herz, das sich erschliefst.

Kein Haus trdgt ihn, kein Feuer beg]leitet,
kein Motor brummt in seiner Brust.
Nur Atem, nur Schritt — und die Stille, sie weitet
den Geist, der die Schlafenden griifst.

Sein Mantel ist ein stiller Klosterhort,
gefaltet aus Nacht und Atemwéarme.
Er wird zur schiitzenden Hohlentherme —
der Korper ruht, der Geist geht nicht fort.

Wenn er aufrecht sitzt gemafs der Sitte,
dann steigt die Warme aus der Mitte:
ein leiser Ofen aus Atem und Mut.
Kein Funke, kein Holz — nur Geistesglut.

Der Winter priift ihn nicht - er segnet.
Die Kalte ist kein Gegner, sondern Lehrer,
der alles Unnétige nimmt; es wird leerer,
und nur das Wesentliche ihm begegnet.

Unter dem Mantel, der ihn leis” umschmiegt,
entsteht ein kleines Klima aus Leben.
Eine Handvoll Warme, die gentigt,
um durch die Nacht den Herzschlag zu heben.

Manchmal sitzt er gekriimmt wie ein Samen,
der still im Schof3 des Winters ruht.

59



Doch Friihling wéachst nicht aus den Rahmen
der Zeit — er wichst aus innerem Mut.

Denn er weifs: Der Friihling wohnt im Herzen,
nicht in den Zahlen des Jahreslauf.
Wenn Angst sich 16st von ihren Schmerzen,
dann steht es weit offen und bliiht auf.

Sein Sitz wird zum Altar der Stille,
sein Atem zu Gebet und Licht.
Er folgt nicht einem dufieren Willen —
der inn’re reicht, mehr braucht er nicht.

Die Sterne tiber ihm — nicht Zeichen,
nicht Gotter, nicht erhob’ner Rat.
Nur Freunde, die in fernem Schweigen
derselbe Frieden still bewahrt.

Die Erde unter ihm, so klar,
kalt wie ein unbeschrieben Blatt,
nimmt still sein Gewicht — so wie es war,
als sie schon alles getragen hat.

Hier, in dem schlichten System aus Welt,
aus Korper, Atem, Mantelhauche,
entsteht ein Kloster, das nichts halt
als Stille, die sich selbst gebrauche.

Kein Dach, kein Feuer, keine Wand,
kein Besitz, der Warme macht.
Nur dieser Kérper - warm, entspannt —
und eine Seele, die sanft erwacht.

So wandert er durch alle Zeiten,
nicht um ein Ziel im Fernen zu sehen,
sondern um anzunehmen, zu schreiten,
und im Schreiten das Ankommen zu verstehen.

60



Der Wind spricht ihn an - er schweigt.
Denn wer kein Haus mehr in sich tréagt,
hat Innen, Aufien still verzweigt,
bis alles in ein Ganzes schldgt.

Der Mantel, die Nacht, der Atem, das Herz —
alles ein einziger Raum aus Licht.
Durchwebt von Freude und ohne Schmerz,
weil nichts verloren ist — und auch nichts Pflicht.

Im Morgengrauen, wenn das Blau erwacht
und zéartlich seine Stimme findet,
steht er behutsam auf - ganz sacht -,
als ob die Welt sich mit ihm verbindet.

Er faltet den Mantel, schlicht und wahr,
wie ein Monch die Robe vorm Gebet.
Nichts bleibt zuriick, nicht eine Spur,

nur Stille, die ein wenig tiefer steht.

Und so geht er weiter, leicht wie ein Wort,
warm wie ein Herz in freiem Stand,
frei wie ein Wesen, das langst hat erkannt:

Ein Zuhause ist kein Ort.
Ein Zuhause ist ein Zustand.

61



S| aEST
AR R R,
ERIRAN RT3 1]
MWHTES AR Z,
AT IR AT DR -

TR ERE, Tl KA,
)il LS
MEAT R, MEAS—— YT,
[ AT R AR ZE Y R A

by pi2 e — R E 3
H R A S P T 2l
PSR B K 1t
JuAE, A,
Yt ikl
WL 8P THE |
—mIEAER A, VRS BN

TR, ToRAR MR LI
X EH BT —Im 2.

JEIEERR T, TR
WRILA; TS5,
MEAR it 5 2 AT o
SpERRAER AL,
Az S ol A i A
—HREEER,
FOE OB 2R
I b B Wb T
HENMC M
HEEAR I ERA K
BT HNTEN B R

62



PRI . AL
AT R 25
LRI R
L RETEER IR SETR -
LA AR EE A BRI
M2 S .
AEIMEELS——
WEEEMEE, THthT
kW Je——ARMAEK,
ek, ARSmimar.
FRBRIR AT IR A
[F] S A7y T i o
BR Rt RN,
TR MILTREE,
RRIRITH S —— 1 IR Z 1
EREGE T T3
TERL, BRI ARG,
S B HERE I,
Thile— A7 e,
MEAT TR E s
JeW, Jek, Jok,
e AR -
RS h—mHh, drR——
SRR R A
LUPESg i a7l A
AIB T HAR,
Fouszan, FOMwifT,
TEATH PR PRI o
IR AR —— bR
PO T A HR

63



RS N A1,
H 2 7Y 8 1A
B, KA, M, 0%
HRR—RICRHVA R
=Ry R AP
IRTGHR S
WG 73, BRI
EI % = IEI E %’Fﬂ =
VIUREY Eﬁ%iﬁ?ﬁ%i
A5 s thE AL T 5 At
BHE, BEREH,

TN FRAG AR R AR
TR, Jolia S,
WA B TR — BB
TRRAMAREERITT, FREE,
TR U0 B AR OE
H AN 5 2 BH R AR A -
FEARAEAL P
P INEiRT TR

64



Die Warme unter dem Schnee

Leise fallt der Schnee zur Ruh,
deckt die laute Welt nun zu.
Spuren l6sen sich im Gehn,

alles darf vergeh'n, vergeh'n.

Was wir hielten, fest und schwer,
tragt der Wind schon lang nicht mehr.
Sanft wie Staub im Abendlicht
zeigt sich, was bleibt — und was nicht.

Komm zur Ruhe, stimm dich ein,
lass das enge Denken sein.
Was du suchst, war nie so fern —
die Warme war schon immer gern.

Kein Ort, kein Weg, kein Muss dabei,
du bist daheim — und bist schon frei.
Im Stillen, hell und einfach wahr:
Die Warme war schon immer da.

Hinter Fenstern warmes Gliih'n,
Kerzen, die im Dunkel blih'n.
Herzen 6ffnen still die Hand,

Schenken wird zum leisen Band.

Nicht fiir dich und nicht fiir mich,
sondern einfach — menschlich.
Geben fliefst, wo nichts mehr trennt,
wo kein Ich und Du mehr brennt.

Komm zur Ruhe, stimm dich ein,
lass das enge Denken sein.
Was du suchst, war nie so fern —
die Warme war schon immer gern.

65



Kein Ort, kein Weg, kein Muss dabei,
du bist daheim — und bist schon frei.
Im Stillen, hell und einfach wahr:
Die Warme war schon immer da.

Immergriin im Winterkleid
steht der Baum durch Raum und Zeit.
Stiirme zieh'n, doch er bleibt steh'n,
lehrt uns still: Du musst nicht geh'n.

Was du bist, vergeht nicht hier,
nicht im Dort und nicht im Wir.
Unter Schnee, unter dem Sein
leuchtet still das Eine ein.

Hor die Stille, weich und weit,
jenseits von Verlust und Zeit.
Kein Beginn und auch kein End -
nur ein Herz, das sich erkennt.

Komm zur Ruhe, stimm dich ein,
lass das enge Denken sein.
Was du suchst, war nie so fern —
die Warme war schon immer gern.

Kein Ort, kein Weg, kein Muss dabei,
du bist daheim — und bist schon frei.
Im Stillen, hell und einfach wahr:
Die Warme war schon immer da.

66



The Warmth beneath the Snow

Softly now the snow comes down,
hushing every restless sound.
Traces fade as we move on,
all may pass — and still be gone.

What we carried, hard and tight,
the wind released long out of sight.
Like dust within the evening glow
we see what stays — and what will go.

Come to rest, attune your mind,

let the narrow thinking unwind.

What you seek was never far —
the warmth was always where you are.

No place to reach, no path to take,
no demand that you must make.
Already home, already free,
in silent truth, in clarity:
the warmth was always here to be.

Behind the glass a gentle gleam,
candles blooming in the dim.
Hearts unclench, release the hand,
giving forms a quiet bond.

Not for you, not meant for me,
simply — shared humanity.
Giving flows where lines dissolve,
where “I” and “you” no longer resolve.

Come to rest, attune your mind,

let the narrow thinking unwind.

What you seek was never far —
the warmth was always where you are.

67



No place to reach, no path to take,
no demand that you must make.
Already home, already free,
in silent truth, in clarity:
the warmth was always here to be.

Evergreen in winter’s dress
stands the tree through time and space.
Storms may pass, yet still it stays,
teaching gently: you need not stray.

What you are does not decay,
not in here, not far away.
Beneath the snow, beneath all form,
the One still shines, unmoved, unborn.

Listen to the silence wide,
beyond all loss and turn of time.
No beginning, no true end —
just a heart that knows itself again.

Come to rest, attune your mind,

let the narrow thinking unwind.

What you seek was never far —
the warmth was always where you are.

No place to reach, no path to take,
no demand that you must make.
Already home, already free,
in silent truth, in clarity:
the warmth was always here to be.

68



=T
H U i
T3 TR

A H SRR,
KB
(UERe=5 oL
AT
AR ZAENE,
IINERIIGS
fr MR,
W AR

Ter IR IoH
P/i D) P/
WEAERAL, HZIRIE |-
TR, B, AR SER:
W AL
[LYERCB RS
ERLQ IR
U REHE T
TR B o
RIS,
HRENN
it IR, JC AR
Je T TE R BUER .
JERZAEIE
1EE PR
RS ST
W AR

69



TARTRTEHE,
TTFTEL
TREEIE, 220
TFHER, BH, RRPSA:
A TE

AT,
oIS
B, BB
AT AT
W2 TR, RHET AL,
REETATT, RHET “Hefi1”.
SR, EfFEL T,
R I
IS, TR,
W, T
THIR T
M F A
I,

I Bk
MK,
LA

eI IoH
REAERAL, HZIRIE /.
Tk, EH, AR

WAL -

70



Moge die Intention klar sein,
auch wo die Worte
unvollkommen

sind



Nachwort

Dieses Buch ist kein Lehrgang und keine geschlossene
Aussage.

Die Texte sind entstanden aus Begegnungen mit Stille,
mit Fragen, mit Verlust, mit Welt und Zeit.

Manche Worte stehen nahe bei klassischen buddhistischen
Texten, andere bewegen sich in moderner Sprache, man-
che in Liedform, manche im tastenden Fragment.

Sie folgen keiner einheitlichen Methode und wollen kei-
ne festgelegte Deutung.

Was hier zusammengetragen ist, sind keine Antworten,
sondern Spuren.

Spuren von Durchschauen, von Loslassen, von Momen-
ten, in denen etwas aufleuchtet und wieder vergeht.

Die Mehrsprachigkeit dieses Bandes ist kein stilistisches
Mittel, sondern Ausdruck derselben Erfahrung: Wahr-
heit bindet sich nicht an eine Form und nicht an eine
Sprache.

Mogen diese Texte nicht festgehalten werden. Mogen sie
beriihren, wo sie beriihren. Und mégen sie wieder ver-
gessen werden, wenn sie ihren Dienst getan haben.

Mégen diese Worttropfen dem Heil aller Lebewesen dienen.

72



Hinweise zu Quellen und Texten

Die folgenden Hinweise dienen der stillen Orientierung.
Sie sind keine Erlduterungen und keine Deutungen.

Das Herz der Weisheit

Basiert auf dem Prajiiaparamitahrdaya-Siitra (Herz-Sutra),
Taisho Nr. 251. Die vorliegende Fassung ist eine freie poe-
tische Ubertragung.

Die Immer-Nimmer-Weisheit
Basiert auf dem Vajracchedika Prajiaparamita-Siitra (Diamant-
Sutra), Taisho Nr. 235, in freier dichterischer Verdichtung.

Tropfen in Wahrheit
In freier Anlehnung an klassische Mahayana-Gleichnisse
zur Verganglichkeit (Traum, Tau, Blitz).

Bewusstseinsnetz
Inspiriert von der Metapher von Indras Netz sowie zeit-
gendssischen Vorstellungen von Verbundenheit.

Frei im Fluss
Inspiriert von daoistischen Motiven des Wu Wei und bud-
dhistischer Mitgefiihlslehre.

Pforte des Shurangama
Deutsche poetische Fassung des Versliedes am Ende der
dritten Rolle des Siirarigama-Siitra, Taisho Nr. 945.

Rad des Shurangama
Inspiriert vom Siuranigama-Siitra, Taisho Nr. 945, insbe-
sondere den Passagen zur Kontemplation des Horens.

Religare ohne Glauben
Deutsche poetische Fassung des Versliedes am Anfang
der funften Rolle des Sﬁraﬂgama-Su_tra, Taisho Nr. 945.

73



Lied vom Lotuslicht und Die Lotushymne
Inspiriert durch das Lotus-Sutra (Saddharmapundarika-Siitra),
Taisho Nr. 262.

Lied des Reinen Landes

Basiert auf klassischen Texten der Reines-Land-Tradition,
insbesondere dem Geliibde Amitabhas und der Praxis
des Nianfo.

Das Mantelkloster

Hommage an die Chan-Tradition der Wanderménche, in-
spiriert vom Geist des Dichters und Einsiedlers Han Shan
(FE1L).

Alle weiteren Texte dieses Bandes sind eigenstdandige zeit-
gendssische Arbeiten, entstanden im Dialog zwischen kon-
templativer Praxis, philosophischer Reflexion und mo-
derner Erfahrung.

74



Impressum

Worttropfen
Gedichtband

Herausgegeben im Rahmen des Projekts Ban Dao. Ein
offener, nicht-kommerzieller Weg kontemplativer Praxis,
Dialogs und Verbundenheit.

Herausgeber
Redaktionsteam Ban Dao

Kontakt
info@ban-dao.net

Web

www.ban-dao.net

Hinweis zur Entstehung

Teile dieses Bandes entstanden im Austausch mit KI-gestiitzten
Werkzeugen und wurden redaktionell kuratiert und ver-
antwortet.

Lizenz

Creative Commons (CC BY-NC-5SA 4.0)
Namensnennung — Nicht-kommerziell - Weitergabe un-
ter gleichen Bedingungen

13. Januar 2026

75



7\

BAN DAO




